International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

F International Journal of Anthropology HumaniverCity

: 7 i
‘\/ £| and GreenCybernomics

o Journal homepage: https://gregoranthropologicalgroup.click

e,
Yy 5% o
a

Gregor Anthropological
Group & Gogreen Goclean
Indonesia Publisher

PEMAKNAAN SIMBOL CICAK MENURUT ORANG BATAK TOBA,

KARO DAN TIMOR (SEBUAH KAJIAN SOSIO-KULTURAL)

Ebenhaizer | Nuban Timo
Dosen Teologi untuk Agama Kristen di Universitas Kristen Artha Wacana, Kupang

Abstrak

Cicak merupakan binatang unik. la bisa ditemukan di lantai, menempel di
dinding rumah dalam posisi tegak lurus, juga di loteng (plafon) dalam posisi terbalik
di hampir setiap rumah penduduk Indonesia. Kebiasaan cicak memutuskan ekornya
untuk memperdaya pemangsa seperti kucing juga menjadi sumber pesona tersendiri.
Masyarakat suku Batak Toba menjadikan kepiawaian cicak tadi sebagai sarana
pembelajaran akan pentingnya menyesuaikan diri dengan lingkungan sosial dan
budaya. Oleh masyarakat suku Batak Karo, cicak menjadi model pengajaran tentang
pentingnya relasi kekerabatan. Di Kalangan suku Meto di Timor cicak menjadi simbol
kehadiran dewa tertinggi. Di ketiga suku tadi cicak tampil sebagai simbol dalam
berbagai karya seni ukir tradisional. Artikel ini mengelaborasikan narasi mengenai
pemaknaan simbol cicak dalam lukisan seni tradisional ketiga suku bangsa tadi
bertolak dari kajian mengenai hakikat dan fungsi simbol sebagai kerangka teoritis.
Studi ini penting karena memperlihatkan fakta keberagaman pemahaman manusia
akan satu realitas sosial yang berguna memperkuat dan merawat kemajemukan
karena memampukan berguna memperluas pemahaman dan persepsi mengenai
hidup.

Keywords: Simbol, Cicak, Indonesia, Batak Toba, Karo dan Timor.

Pendahuluan

Saya mengawali artikel ini dengan mengangkat ke permukaan nyanyian anak-
anak Indonesia yang saya kenal sejak masa kecil, yakni mengenai cicak. Dalam
nyanyian itu cicak digambarkan sebagai binatang yang lembut dan mempesona.
Gambaran itu bertolak belakang dengan penampilannya yang menakutkan, karena
menyerupai binatang kanibal: buaya dan Biawak Komodo. Cicak bukanlah makhluk

106 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

yang berbahaya. Saya tidak pernah mendengar cerita manusia dilukai atau disakiti
oleh binatang ini. Melalui nyanyian itu anak-anak didorong untuk tidak berprasangka
negatif terhadap cicak. Syair nyanyian tentang cicak itu berbunyi sebagai berikut:
Cicak, cicak di dinding, diam, diam merayap

Datang seekor nyamuk, haaaap ... lalu ditangkap.

Binatang yang satu ini terbilang unik; wujudnya seperti dragon tetapi ganas.
Tempat tinggalnya bukan hanya di hutan rimba, tetapi juga istana raja (Ams. 30:28).
Cicak ditemukan di hampir di setiap rumah penduduk di Indonesia meskipun tidak
pernah menjadi binatang piaraan orang Indonesia. Kemampuannya mengelabui
binatang pemangsa juga unik. Cicak memutuskan ekornya dan membiarkan
bergerak-gerak supaya bisa lolos dari bahaya. Cicak juga bisa melekat pada tembok
dalam posisi vertikal, bahkan bisa juga dengan posisi terbalik, yakni melekat pada
plafon atau langit-langit rumah.

Gambar 1. Cicak (Sumber: www.google.com)

Hal yang membuat saya terpikat pada binatang yang satu ini ialah cicak juga
muncul dalam berbagai corak ragam lukisan atau karya seni tradisional beberapa
suku bangsa di Indonesia, yakni suku Batak Toba dan Batak Karo di Sumatera serta
suku Meto di Pulau Timor. Beberapa responden menjelaskan bahwa cicak sebagai
ornament dalam karya seni memiliki arti simbolis atau sebagai lambang yang

memimpin pemahaman kepada sesuatu ide yang lebih dalam. Ketertarikan ini
mendorong saya melakukan eksplorasi melalui paper ini. Tujuan penelitian ini adalah
mengelaborasikan narasi mengenai pemaknaan cicak sebagai lambang atau simbol
dalam lukisan seni tradisional ketiga suku bangsa tadi. Untuk maksud itu saya
terlebih dahulu membuat kajian singkat mengenai hakikat dan fungsi simbol yang
berguna sebagai kerangka teoritis untuk paper ini.

Urgensi dari studi ini adalah untuk memperlihatkan bahwa pengalaman
manusia akan hal-hal historis bersifat majemuk dan polifonik. Pengalaman itu
dikondisikan oleh ruang dan waktu. Hal yang sama berlaku juga dalam hal persepsi
keagamaan atau penghayatan terhadap yang kudus. Apa yang disebut kebenaran
religius dan dogmatis bukanlah suatu rumusan matematis yang ditetapkan sekali
untuk selama-lamanya (Song, 2010). Sikap hidup yang benar dalam hal berbudaya
dan beragama bukanlah eksklusif melainkan dialogis karena sikap itu justru
memperkaya pemahaman dan persepsi kita mengenai Allah dan kedalaman kasih

107 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

karuniaNya. Sikap seperti ini yang patut ditumbuh-kembangkan, dijadikan culture
kehidupan bersama di Indonesia yang dicirikan oleh kemajemukan baik budaya
maupun agama.

Hakikat dan Fungsi Simbol

IlImu yang mempelajari tentang simbol atau lambang-lambang disebut
simbolisme. Simbolisme menggarisbawahi fakta bahwa manusia adalah makhluk
yang hidup dalam sebuah jaringan komunikasi. la selalu ingin memberitahukan
sesuatu yang dia ketahui dan pahami kepada orang lain. Berkembangnya peradaban
dan kebudayan membuat makin banyak pula informasi yang hendak
dikomunikasikan. Untuk maksud itu manusia membutuhkan sarana untuk
menyimpan dan meneruskan informasi-informasi tadi. Sarana tadi haruslah memiliki
kapasitas menampung lebih dari satu pesan, namun bersifat sederhana, familiar
(dikenal secara umum) dan menarik atau memiliki nilai artistik. Simbol atau lambang
adalah sarana yang paling pas untuk maksud tadi.

Simbol sesungguhnya adalah sarana komunikasi hasil desain manusia untuk
menyampaikan satu atau lebih pesan kepada subyek. Betapa pun ada hubungan
antara isyarat, tanda dan simbol tetapi tetap saja ada beda di antara ketiganya,
terutama di dalam hal pemanfaatan. Budi Herusatoto mencatat enam poin yang
membedakan untuk menolong kita membedakan antara isyarat, tanda dan simbol.
Pertama, subyek berperan aktif dalam hal isyarat. Artinya, isyarat diberitahukan oleh
subyek kepada obyek. Dalam hal tanda dan simbol subyek bersifat pasif, karena ia
menerima pesan dari obyek yang dihadapannya seperti rambu lalu lintas atau simbol
burung garuda sebagai lambang negara Indonesia. Kedua, isyarat hanya
menyampaikan satu arti (univok), seperti kedipan mata, tanda memuat lebih dari satu
arti tapi hanya berkisar di dunia indrawi (equivok), sementara simbol mengandung
banyak arti yang ruang cakupannya melampaui batas-batas dunia faktual atau
sampai pada dunia supra-natural. Ketiga, pesan yang disampaikan melalui isyarat
habis terpakai pada saat penyampaiannya, sedangkan pesan yang disampaikan
dalam tanda dan simbol bersifat langgeng. Pesan itu tetap tersimpan dan bisa terus-
menerus dipakai kembali. Keempat, isyarat dibuat oleh manusia untuk disampaikan
kepada manusia dan juga binatang. Bahkan binatang juga mampu menciptakan
isyarat sebagai bentuk komunkasi di antara mereka. Tentang tanda hanya manusia
saja yang menjadi penciptanya. Pesan pada tanda ditujukan kepada manusia.
Binatang juga bisa memahami pesan dari sebuah tanda ciptaan manusia setelah
diajarkan secara berulang-ulang. Pembuat simbol adalah manusia dan pesannya juga
hanya dapat dipahami oleh manuia. Kelima, wujud isyarat tidak selalu memiliki

108 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

hubungan khusus dengan pesan yang mau disampaikan. Misalnya kedipan mata
seseorang kepada teman di samping jalan raya pada saat berjumpa sebagai tanda
memberi salam, sementara wujud dari tanda selalu mempunyai hubungan khusus
dengan yang ditandakan, bahkan melibatkan dimensi psikologis maupun religius.
Akhirnya, isyarat biasanya berwujud bunyi atau gerak yang habis terpakai sedangkan
tanda dan simbol tampil dalam bentuk benda-benda, gambar atau barang yang bisa
dipegang (Herusantoto, 1987).

Dalam alinea terdahulu saya sudah menyinggung secara singkat fungsi tanda
dan simbol, yakni menyimpan lebih dari satu pesan untuk bisa kembali dipakai
kembali pada waktu dibutuhkan. Hal yang membedakan fungsi tanda dan simbol
ialah pesan yang disampaikan melalui tanda cakupan wilayah pemaknaannya
terbatas pada dunia faktual dan pengalaman indrawi. Dalam kasus simbol ruang
lingkup pemaknaannya melampaui pengalaman indrawi. Menurut C.S. Song simbol
merupakan bahasa yang diperluas. Penggunaannya melampaui batas-batas logika
dan pengalaman. Bahasa simbol berhubungan dengan pengalaman akan penyataan
(the experience of revelation). Simbol diciptakan manusia to capture something that
transcends human rationality.

Selain simbol sebagai sarana ciptaan manusia untuk menyimpan pesan agar
dipakai kembali bila dibutuhkan manusia juga mengenal sarana komunikasi lain
yakni bahasa simbolis. Budiono Herusatoto mendefinisikan bahasa simbolis sebagai
bentuk komunikasi yang menggunakan simbol-simbol benda, keadaan atau hal-hal
yang dibuat dan disepakati bersama oleh satu kelompok masyarakat. Pemakaian
bahasa simbol bersifat khusus dan terbatas, yakni hanya dipakai untuk komunikasi
yang mendasar, mendalam dan berjangka panjang yakni menyampaikan pesan-pesan
seperti cinta, persahabatan, kesetiaan, kekerabatan dan keagamaan (Herusantoto,
1987).

Menggambarkan seorang raja dengan pohon beringin, seorang gadis dengan
sekuntum bunga yang sedang mekar atau sang ilahi sebagai api yang bernyala dan
memberi kehangatan adalah wujud konkret dari bahasa simbolis (Dillistone, 2002).
Manusia menciptakan bahasa simbol karena bahasa literer tidak dapat dipakai
menjelaskan kenyataan dunia yang melampaui pengalaman manusia (Song C.-S. ,
1979). Pemakaian bahasa simbolis yang bersifat eksklusif ini berhubungan dengan
kedudukan bahasa simbolis di pertengahan antara bahasa mistis dan bahasa alegoris,
yakni fungsi bahasa itu untuk mengidentifikasi realita yang mistis dengan kanyataan-
kenyataan historis (Allah digambarkan sebagai api atau gunung batu) tetapi pada saat
yang sama dilakukan juga distansi alegoris (Allah tidak jatuh sama dengan api dan
gunung batu) (Herusantoto, 1987).

109 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

Bahasa simbolis tidak berdiri sendiri. Ungkapan-ungkapan simbolis dalam
bahasa selalu disertai dengan tindakan-tindakan simbolis yang lama kelamaan
diwujudkan dalam benda atau simbol yang menyerupai ungkapan tadi. Menyebut
seorang gadis dengan gambaran sekuntum bunga selalu disertai dengan tindakan
simbolis memberi setangkai mawar kepada gadis yang ditargetkan sebagai kekasih
hati. Pada akhirnya, bunga dijadikan simbol untuk cinta, keindahan dan kelembutan.
Menggambarkan Allah sebagai gunung batu diikuti dengan sikap kagum sekaligus
gentar terhadap gunung batu lalu berakhir pada pengsakralan gunung batu itu.

Mengingat kedudukan bahasa simbolis di antara bahasa mistis dan alegoris
maka pencaharian terhadap kompleksitas pesan yang diungkapkan dalam lambang
atau simbol tidak diperoleh begitu saja, secara harafiah atau literer. Pesan-pesan
dalam lambang atau simbol tidak dapat diperoleh secara langsung. Karena pesan-
pesan itu bercorak figuratif dan sugestif maka penemuan terhadap makna pesan
terjadi secara tidak langsung. Untuk menangkap pesan-pesan dalam simbol manusia
tidak bisa secara langsung mendekati simbol tadi, dengan segera menuju pokok
persoalannya. Yang harus dibuat ialah mengambil jalan melingkar, mengitari wujud
figuratif dari simbol yang dipakai. Berjalan berkeliling berakibat pesan yang
tersembunyi di balik simbol dapat dilihat dari berbagai sudut atau perspektif. Simbol
yang ditampilkan dalam bahasa simbolis mengandung pesan yang jamak tetapi
merupakan sebuah kesatuan (Persetia, 1992). Jelasnya pesan dalam sebuah ungkapan
simbolis bukan sesuatu yang statis atau mati. Bahasa simbolis memiliki segudang
kemungkinan yang tak pernah habis dimaknai. Hal yang sama juga berlaku untuk
simbol, logo atau lambang mengingat simbol atau lambang merupakan kristalisasi
dari ungkapan-ungkapan alegoris yang dipakai dalam bahasa simbolis.

Arti Cicak dan Payudara Pada Simbol Suku Batak Toba

Kalau sempat berkunjung ke Batak dan secara khusus datang ke pulau Samosir
perhatikan dengan teliti karena di setiap rumah bolon (rumah adat Orang Batak Toba),
terutama di dekat pintu masuk pastilah ada ornamen cicak yang kepalanya terarah ke
empat lingkaran berbentuk payudara. Ornament dekoratif ini disebut gorga barospati.
Leluhur orang Batak meyakini binatang cicak (barospati) sebagai simbol pemberi
kebijaksanaan dan kekayaan bagi masyarakatnya (Hutapea, 2013). Simbol ini
bersumber dari kekaguman leluhur masyarakat suku Batak terhadap cicak yang
memiliki kemampuan adaptatif tinggi terhadap lingkungannya. Cicak bisa hidup di
lantai, lorong, dinding, bahkan juga di langit-langit rumah dengan posisi terbalik.
Cicak juga bisa membebaskan diri dari binatang pemangsa, kucing dengan cara
memutuskan ekornya untuk mengalihkan perhatian. Kepiawaian binatang ini

110 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

dijadikan nilai hidup bagi generasi anak-cucu suku Batak, yakni mereka harus dapat
menyesuaikan diri dengan lingkungan sosial dan budaya di mana mereka ada.
Maksudnya anak-cucu suku Batak yang merantau diminta untuk dapat beradaptasi
dengan masyarakat di mana mereka berada, juga saat situasi genting perlu mencari
strategi agar dapat terus survive.

Gambar 2. Ornamet gorga barospati di rumah adat suku Batak Toba (Sumber: www.google.com)

Dalam gorga barospati bukan hanya terlihat ukiran atau pahatan cicak. Ada lagi
ornament lain yang menyertainya, yakni ukiran empat buah payudara (adop-adop).
Empat buah payudara ini menunjuk kepada sosok ibu yang menampilkan nilai
kesetiaan, kesucian, kesejahteraan dan kesuburan. Jelasnya ibu sebagai sumber
kehidupan, sehingga sikap hormat kepada ibu adalah summon bonum (kebajikan
terutama) bagi masyarakat Batak. Simbol cicak dengan empat payudara itu selalu
posisinya sama, yakni kepala cicak pastilah mengarah ke empat payudara itu. Ini
mengandung arti kerinduan setiap anak suku Batak untuk pulang ke tanah kelahiran
sang ibu, betapa pun dia sudah melakukan perantauan.®

Cicak sendiri bagi masyarakat Batak Toba dianggap sebagai simbol sakral.
Kaum petani dalam masyarakat itu memandang cicak sebagai tanda keberuntungan.
Cicak yang ditemui di lahan pertanian dimaknai sebagai tanda bahwa panen tahun
berikutnya akan melimpah. Ada satu kisah menarik waktu penelitian ini saya buat.
Seorang nara sumber saya, orang Batak Toba yang tinggal dan bekerja di Makasar
menelpon saya malam-malam hanya untuk bercerita bagaimana reaksi beberapa
temannya yang juga orang Batak Toba. Dia bercerita sambil tertawa karena merasa
lucu. Ketika mereka sedang membahas sebuah kesepakatan dan mencapai kesamaan
pandangan, tiba-tiba ada suara cicak. Teman-teman Batak itu secara spontan
mengetuk meja tiga kali sambil berkata: “Itu khan... benar apa yang kita bahas.”*¢ Ini
latar filosofi yang menjadi latar belakang pembuatan pahatan atau ukiran kayu
berbentuk cicak yang ditaruh di rumah-rumah bolon dari penduduk di pulau Samosir.

Cicak Menurut Masyarakat Batak di Tanah Karo
Sesama masyarakat Batak lainnya, yakni Orang Karo juga memiliki filosofi
tentang cicak. Sebagai ornament cicak menjadi simbol kearifan lokal yang berkaitan

15 Arti Cicak dan Payudara Pada simbol Batak. www. Pelitabatak.com. diakses pada Minggu, 16 Juli 2017.
16 WWawancara per telepon dengan Pdt. Merry Tatuwo di Makasar. Senin, 24 Juli 2017.

111 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

dengan kepercayaan masyarakat. Ornamen ini diletakkan di bagian depan rumah
(ayo-ayo), atau di bagian dapur (dapur-dapur) dan juga di bagian dinding (derpih).
Selain itu di atap rumah juga diletakan dua atau empat kepala kerbau lengkap dengan
tanduknya yang menunjuk kepada kekuatan dalam kepercayaan masyarakat Batak
Karo.

— i L e

Gambar 3. Rumah adat Suku Batak Karo (siwaluh jabu. (Sumber: www.google.com)

Pada jaman dulu dalam satu rumabh ini bisa tinggal 12-14 keluarga.

Cicak menjadi salah satu figur binatang yang muncul secara mencolok dalam
rumah adat suku Batak Karo. Simbol cicak atau yang disebut juga pengeret-ret dibuat
dengan dua kepala, yang satu mengarah ke kiri dan kepala lainnya menghadap ke
barat. Pada jaman dulu ornament ini terbuat dari anyaman ijuk yang ditaruh di
dinding depan rumah. Anyaman itu sekaligus berfungsi sebagai pengikat lempengan
dinding-dinding mengingat di jaman dulu belum dikenal paku. Dalam keyakinan
orang Karo gambar itu berfungsi sebagai kekuatan yang menolak bala, ancaman dari
roh jahat terhadap penghuni rumah dan juga memperkuat persatuan antara anggota
keluarga.

=S = = = = = = = S35
B e

Gambar 4. Pengeret ret — cicak dalam simbolisme suku Batak Karo (Sumber: www.google.com)

Hampir di semua rumah adat Karo pada zaman dahulu pengeret-ret dijadikan
ornament sekaligus tali pengikat dinding karena belum menemukan teknologi berupa
paku. Meski begitu rumah adat zaman dahulu bersifat tahan gempa ketimbang
rumah masa sekarang. Vitri Sihotang seorang mahasiswa Fakultas Teologi UKSW
angkatan 2014 yang menyajikan simbol budaya ini dalam mata kuliah Simbolisme,
Seni dan Spiritualitas memberikan penjelasan berikut kepada saya: “Bertolak dari
pandangan masyarakat Karo makna dari pengeret-ret menurut pendapat saya adalah
sebagai pengikat kekerabatan dan kekeluargaan.”(Sihotang, 2017)

Pada zaman dahulu masyarakat Karo tidak hidup secara berpisah rumah
seperti keluarga-keluarga seperti masa kini. Sudah teratur secara adat bahwa
beberapa keluarga hidup bersama dalam satu rumah sesuai dengan berapa jabu
dalam rumah itu. Jabu pada masa kini diartikan sebagai keluarga. Jabu-jabu baru yang

17 Vitri Sihotang. Presentasi di Mata Kuliah Simbolisme, Seni dan Spiritualitas Kamis 14 Juli 2017. (Salatiga: Fakultas Teologi UKSW,
2017).

112 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

terbentuk dari erjabu (perkawinan) hidup dalam satu rumah besar (siwaluh jabu).
Biasanya satu rumah dihuni oleh empat keluarga (jabu), delapan keluarga, sepuluh
keluarga, dua belas keluarga dan yang terbanyak adalah enam belas keluarga. Hidup
bersama-sama dengan beberapa keluarga dalam satu rumah bukan hal yang mudabh.
Tenggang rasa dan sikap saling menghormati perbedaan adalah sangat penting
supaya tali persaudaraan dan kekerabatan terjalin baik dan terhindar dari masalah.
Tali persaudaraan kekerabatan itu dilambangkan dengan pengeret-ret. Secara faktual
fungsi pengeret-ret dalam rumah adat Karo adalah sebagai perekat antara papan satu
dengan papan yang lain yang berfungsi sebagai dinding rumah sehingga dinding-
dinding itu yang saling terkait satu dengan yang lainnya. Para leluhur Karo
mengambil alih fungsi faktual ini menjadi simbol persatuan dan kekerabatan dalam
membentuk pengeret-ret sebagai pengikat dalam rumah adat Karo. Masyarakat Karo
adalah masyarakat yang tingkat sosialnya tinggi sehingga membutuhkan sikap yang
mempererat hubungan masyarakatnya sendiri.

Gambar 5.Simbol Pengeret-ret
Berikut ini keterangan mengenai arti simbol pengeret ret sebagaimana dijelaskan nara

sumber saya, Vitri Sihotang seperti dicatat dalam gambar yang dia buat.

1. Kepala cicak di ujung kiri dan ujung kanan menunjuk pada akhir dari ornamen
mengandung pesan keterbukaan Orang Karo kepada sesama dan
perkembangan baru.

2. Warna merah sebagai tanda orang pemberani sementara putih sebagai tanda
ketulusan dan kejujuran. Ini menjadi ciri mentalitas suku Batak Karo.

3. Belah ketupat merah yang berada di tengah menunjuk kepada persaudaraan
dan kekerabatan dalam marga. Tiga sudut dari bentuk belah ketupat yang
terikat pada belah ketupat merah di bagian dalam (interseksi tiga sudut itu)
melambangkan ikatan kekerabatan dalam suku Batak Karo yang dikenal
dengan istilah: Kalimbubu, Sembuyak dan Anak Beru.

Dalam bukunya berjudul Beyond the Java Sea, Paul Michael Taylor and Lorraine
V. Aragon menulis bahwa filosofi tiga elemen kekerabatan itu diambil dari tiga batu
tungku yang dipakai untuk memasak. Batu pertama menunjuk kepada garis

113 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

keturunan laki-laki. Batu kedua menegaskan garis keturunan ibu, yakni klan yang
berperan sebagai pemberi istri. Klan ini diwakili oleh paman (om) atau saudara laki-
laki tertua dari istri. Dalam masyarakat Batak Karo disebut Kalimbubu sedangkan
dalam masyarakat Batak Toba disebut hula-hula. Kelompok ini memiliki kedudukan
yang superior dalam pertalian kekerabatan karena menjadi simbol berkat seperti
kesehatan dan kesuburan. Batu ketiga mewakili garis keturunan kepada siapa
keluarga itu akan memberi istri dan yang secara ideal sudah terjadi demikian untuk
beberapa generasi. Kelompok ini juga wajib diperlakukan dengan hormat tetapi yang
selalu mengambil sikap mengalah dengan mengambil peran sebagai penyedia
berbagai keperluan berupa barang-barang yang sifatnya melindungi dan memberkati
kelompok pemberi istri (Taylor & Aragon, 1991).

Dari penelitian yang saya lakukan di kalangan masyarakat Karo ada sedikit
perbedaan dengan temuan yang dicatat oleh Taylor dan Aragon, terutama mengenai
kelompok Anak Beru atau batu ketiga dari tungku. Para informan saya yang adalah
orang Karo sejati mengatakan bahwa Kalimbubu adalah saudara laki-laki tertua dari
pihak istri pemilik pesta (Sukut), yakni paman atau om dari anak-anak. Kalimbubu
berarti orang yang dihormati dan dimuliakan dalam adat. Malah Kalimbubu hampir-
hampir disamakan dengan Allah yang kelihatan (Dibata ni idah) yang kelihatan karena
mewakili keluarga pemberi istri yang diartikan sebagai berkat bagi kelangsungan
hidup satu marga. Kalimbubu adalah laki-laki dari garis keturunan istri, mertua
perempuan atau nenek. Harga dari sebuah pesta ditentukan oleh hadir tidaknya
Kalimbubu, saudara laki-laki dari sang istri pemilik pesta. Batu pertama dari tungku
menunjuk kepada Kalimbubu.

Sembuyak merupakan kelompok kerabat, sanak dan famili maupun saudara
sekandung dan semarga dari pihak ayah atau keluarga yang mengadakan sebuah
hajatan adat. Mereka ini simbolkan dengan batu tungku yang kedua. Batu tungku
ketiga adalah Anak Beru, yakni kelompok yang dalam struktur adat bertugas
menyukakan hati pemilik pesta dengan melakukan pekerjaan-pekerjaan demi
kelancaran pesta dan melayani tamu-tamu seperti Kalimbubu dan Sembuyak. Anak Beru
adalah orang-orang dari garis keturunan suami pemilik pesta (Sukut). Kalau Taylor
dan Aragon menyebut Anak Beru sebagai kelompok perempuan dari pihak mereka
yang akan menerima istri dari pemilik pesta, maka nara sumber saya yang adalah
Orang Karo menyebutkan bahwa Anak Beru adalah semua saudara perempuan dari
laki-laki pemilik pesta (Sukut), termasuk suami mereka. Karena posisi mereka sebagai
penerima istri, maka merekalah yang termasuk kelompok Anak Beru. Mereka inilah
yang menjadi pekerja-pekerja demi suksesnya sebuah pesta dari saudara laki-lakinya
(Sukut). Mestinya yang bertugas mengurus para tamu adalah istri dari pemilik pesta

114 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

(Sukut) tetapi karena dia harus menemani suaminya maka semua pekerjaan dan
pelayanan ditangani oleh Anak Beru. Jadi dalam sebuah pesta ada empat elemen yang
berperan, yakni Sukut yakni pemilik pesta, Kalimbubu, Sembuyak dan Anak Beru.
Simbol pwngeret-ret menegaskan relasi kekerabatan rangkap tiga dalam sistem
masyarakat Batak Karo yang terwujud dalam kelompok Kalimbubu, Sembuyak dan
Anak Beru.

Pengeret-ret juga sebagai wujud penghayatan iman masyarakat Karo pada
konteks masa lalu yaitu sebagai penganut agama perbegu. Dalam kepercayaan Karo,
yang termasuk keutusan Dibata (Allah) dipercayai juga sebagai dibata-dibata adalah:
1. Silan, yaitu tempat yang dianggap angker oleh masyarakat dan memiliki penunggu
yang dikeramatkan. 2. Pagar, (pengawal, penjaga) adalah roh nenek moyang yang
menjadi pelindung penduduk setempat. 3. Buah huta-huta, biasanya terletak di tengah-
tengah desa berupa pohon besar yang ditanam dan dijadikan tempat memberikan
persembahan yang dilakukan setahun sekali. 4. Begu adalah roh orang meninggal
dapat berhubungan dengan manusia. Begu dipercaya dapat menjadi pelindung tetapi
juga mengganggu kehidupan manusia yang masih hidup (Protestan, 2014). Oleh
karena dasar pemahaman yang demikian maka fungsi ornamen-ornamen yang ada
di rumah adat Karo diimani sebagai pelindung dari kejahatan yang ingin
mengganggu orang yang tinggal di rumah tersebut. Pada umumnya rumah adat yang
mempunyai banyak ornament adalah rumah raja. Ornament yang ada bukan hanya
pengeret-ret saja namun banyak jenis lainnya seperti tapak raja Sulaiman, tupak salah
silima-lima, desa siwaluh (arah mata angin), bindu matagah.

Pengeret-ret masih tetap digunakan hingga masa sekarang sebagai lambang
pengikat persatuan masyarakat karo pada lukisan, buku yang berbau budaya, dan
terutama di gedung-gedung pemerintahan di kabupaten Karo masih sangat jelas
gambar pengeret ret masih ada di kantor Bupati Karo dan di gedung DPRD Karo dan
bahkan di gereja suku seperti GBKP dan gereja lainnya yang ada di tanah Karo, selain
itu kelestarian ornament Karo dilestarikan juga melalui batik Karo dengan tujuan
supaya generasi berikutnya masih tetap mengenal oramen-ornamen tersebut
sekalipun tidak ada lagi rumah ada di desa tempat tinggal mereka. Pada masa kini
pengeret-ret dimakai sebagai lambang kekerabatan antar masyarakat Karo.

(Sumber: www.google.com)

115 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

Cicak dalam Masyarakat Suku Meto di Timor

Tiap orang memberi respons yang berbeda terhadap sebuah realitas, betapa
pun realitas yang mereka hadapi satu dan sama. Pemaknaan yang berbeda-beda itu
dibentuk oleh konteks budaya atau pengalaman historis. Fenomena perbedaan
persepsi tadi ditampung dalam pepatah Indonesia yang berbunyi: “Lain padang lain
belalang, lain lubuk lain ikannya.” Binatang bernama cicak itu sama baik di Batak
Toba, di Batak Karo maupun di Timor, tetapi persepsi tiga komunitas masyarakat tadi
terhadap binatang yang satu itu berbeda. Baik masyarakat Batak Toba, Batak Karo
dan suku Meto di Timor menjadikan cicak sebagai binatang yang dimuliakan dalam
berbagai karya seni. Di Batak (Toba dan Karo) ukiran bermotif cicak ditemukan dalam
rumah, hal yang sama juga berlaku di kalangan suku Meto.

Umumnya di rumah-rumah penduduk suku Meto di pedalaman kabupaten
Timor Tengah Selatan figur cicak dianyam dari daun lontar atau gebang dan ditaruh
di dinding rumah atau dijadikan gantungan dalam ruang tamu sebagai hiasan rumah.
Motif cicak juga muncul secara dominan dalam berbagai ukiran perempuan dan laki-
laki suku Meto. Bagi kaum perempuan cicak menjadi menjadi motif dasar yang
muncul di produk kain tenunan mereka. Sementara bagi kaum laki-laki, cicak muncul
dalam ukiran mereka di tempat sirih-pinang, juga tibaq’ dan kalat. Tibaq’ dan kalat
adalah tabung (selinder) terbuat dari bambu yang terdiri dari dua bagian: bawah
sebagai wadah utama dan atas berfungsi sebagai tutup. Tibaq’ berguna sebagai tabung
yang diisi buah pinang dan daun sirih ketika hendak menjamu tamu atau rekan yang
kebetulan bertemu di jalan. Sementara kalat adalah tempat menaruh kapur (gambir)
yang kunyah bersama-sama dengan buah pinang dan daun sirih. Fungsi kapur adalah
untuk membuat kunyahan pinang dan sirih itu berwarna merah.

5 ¥

Gambar 7. Gambar 0|cak di kain tenun (Sumber: J.A. Loeber, 1903)

Hiasan cicak di dalam rumah, di kain tenunan maupun di tibag’ dan kalat
menjadi simbol dewa tertinggi (Uisneno) sebagai sumber perlindungan dari bahaya
sekaligus berkat dan kemakmuran. Kalau satu masalah serius dibahas dan para pihak
telah membuat kata sepakat lalu seekor cicak bersuara atau mengetokkan ekornya di
dinding sehingga menimbulkan bunyi, semua pihak yang hadir menganggap hal itu
sebagai pertanda kesepakatan mereka mendapat restu dari para leluhur. Suara cicak
menjadi representasi persetujuan ilahi atas kesepakatan yang dicapai. Dari latar
belakang ini muncul pepatah tradisional di kalangan suku Meto yang berbunyi: lupit

116 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

malukek — dinding bertelinga.’® Ini hendak menegaskan bahwa dalam berbicara atau
melakukan perundingan kita harus ingat bahwa dinding (tembok-tembok) juga
memiliki telinga. Cicak yang ada di dinding merupakan representasi dari dewa
tertinggi dan para leluhur yang ikut mendengar percakapan-percakapan itu. Kotoran
cicak yang jatuh dari plafon rumah mengenai seseorang di bawahnya dianggap
sebagai tanda keberuntungan dan nasib mujur.

Kalau figur cicak terlalu rumit untuk dihadirkan secara langsung di atas
produk kain tenunan dan ukiran tibaq’ serta kalat maka cukuplah dibuatkan garis
persegi empat berbentuk belah ketupat sebagai motif dasar. Bentuk belah ketupat ini
berasosiasi dengan bentuk tubuh atau kepala cicak (Loeber, 2006; Timo, 2006). Ada
dua makna yang hendak dikomunikasikan melalui bentuk belah ketupat itu. Pertama,
kehadirin yang ilahi dengan perlindungan dan berkat dalam setiap aktivitas dan
karya jika dilakukan seturut dengan ketetapan dan ketentuan yang diberikan melalui
para leluhur dalam adat. Yang ilahi itu dipahami sebagai pribadi yang agung.
Keagungannya digambarkan dalam penamaan rangkap empat: Uisneno Mnanu -
Uisneno Pala, Pah dan Nitu. Kedua, penegasan akan relasi kekerabatan antara marga
dan antar kampung. Empat sudut dari bentuk belah ketupat mengingatkan setiap
individu Meto di Timor akan empat bapak leluhur (amaf uf dibaca am uf) yang menjadi
leluhur marga sekaligus empat kampung yang secara teritorial menjadi wilayah
pemukiman anak-cucu dari keempat bapak leluhur tadi. Konfigurasi kelipatan empat
nama para amaf di Amarasi adalah: Passoe/Tinenti — Bano/Kapitan — Amtiran — Abineno.
Konfigurasi lainnya dari para amaf adalah Namah — Taopan — Parikaes — Fay. Sedangkan
empat nama kampung di Amarasi yang biasa membentuk konfigurasi dalam tuturan
adat adalah Naet- Tuames — Foasa — Koroto. Contoh lain dari nama kampung adalah
Suit - Ruan Oe - Biniun Sore — Faut Sapu. Konfigurasi rangkap empat dari nama para
bapak luhur (am uf) dan juga nama kampung untuk mengingatkan mempelai bahwa
keberadaan mereka tidak biasa dilepaskan dari keempat marga yang mendiami
keempat kampung itu.

Figur cicak tidak muncul begitu saja dan diyakini sebagai pemberi berkat dan
perlindungan. Cicak hadir sebagai representasi buaya karena adalah tabu bagi
masyarakat untuk menggambarkan buaya secara langsung. Semetara itu buaya
menjadi simbol dari para leluhur. Ini berhubungan langsung dengan sebutan untuk
buaya dalam bahasa suku Meto: Nai’ be’i atau besi mnasi. Nai’ adalah sapaan untuk
kakek sementara be’i adalah untuk nenek. Dalam berbagai mitos dan legenda buaya
disebut sebagai pemberi kesuburan (ao mina ao leko) dan kesejukan (Oetene) mengingat

18 Peribahasa ini saya peroleh dari seorang penatua di dusun Nambaun desa Boti pada tahun 1990 ketika saya menjadi pendeta
jemaat di tempat itu.

117 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

kawasan hidupnya adalah air. Selain itu buaya jugalah yang memberikan ternak
berupa sapi dan kerbau kepada penduduk suku Meto di Timor. Dalam masa pra-
kristen setiap tahun di berbagai kampung masyarakat berkumpul untuk
mempersembahkan sesajen kepada buaya berupa binatang kurban berwarna merah
(Loeber, 2006).

Gambar 8. Lokasi Suku Meto dan buaya
(Sumber: www.google.com)

Buaya juga dihubungkan dengan mitos asal-usul pulau Timor tempat tinggal
suku Meto. Dikisahkan dalam mitos itu bahwa pulau Timor tidak lain adalah jasad
seekor buaya purba dan sakral yang meninggal dunia setelah menyelamatkan hidup

seorang laki-laki yang menjadi leluhur azali dari penduduk di pulau itu. Bentuk fisik
pulau Timor yang menyerupai buaya yang sedang tidur (the island of the sleeping
crocodile) dihubungkan dengan mitos tadi (Kramer, 2000).

Kesimpulan

Benda atau kenyataan yang manusia temui bisa sama, tetapi pemaknaan yang
manusia berikan kepada benda dimaksud tidak sama. Kemajemukan makna itu
dipengaruhi oleh faktor budaya, pengalaman sosial dan pemahaman iman atau
agama. Hal ini nyata dengan jelas dalam ekplorasi terhadap persepsi terhadap figur
cicak yang muncul dalam karya seni ukir dari tiga kelompok suku di Indonesia: Batak
Karo, Batak Toba dan Meto di Timor. Orang Batak dari suku Toba mengambil dari
cicak pesan adaptatif dalam menjalani hidup, tanpa melupakan nilai kesetiaan,
kesucian, kasih sayang dan keadilan. Suku Karo di tanah Batak mengambil dari cicak
pelajaran akan pentingnya berharap perlindungan dan berkat dari yang kudus
(Dibata) sekaligus pertalian kekerabatan tiga komponen sosial yang patut dijaga. Suku
Meto di Timor menjadikan cicak sebagai representasi dewa tertinggi (Uisneno) yang
menjanjikan perlindungan dan berkat sekaligus menegaskan perlunya menjaga
pertalian keluarga empat marga dan empat kampung dalam membangun kehidupan
yang penuh kesejukan dan kemakmuran.

Tiap suku memberikan pemaknaan terhadap cicak. Ekplorasi dan eleborasi
tadi memperlihatkan secara konkret adanya kontinutas sekaligus diskontinutas dari
tiga varian pemaknaan tadi. Kalau dalam hal-hal yang bersifat faktual dan historis
saja persepsi manusia sudah berbeda-beda, apalagi hal-hal yang bersifat transenden.

118 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023

Adalah sebuah tindakan kekerasan apabila seseorang atau sekelompok orang
mencoba memaksakan orang atau kelompok yang lain menerima pemahaman dan
persepsinya terhadap sesuatu sebagai norma yang berlaku mutlak dan mengikat.

Sebagai ganti perilaku mendominasi dan mendiktekan persepsi pribadi atau
kelompok terhadap sesuatu untuk dijadikan norma universal adalah bijak untuk
membudayakan perilaku hidup dialogis. Ketimbang membangun tembok untuk
mempertahankan kebenaran yang dikonstruksi dalam pengalaman sendiri yang
bersifat sektoral hendaklah orang-orang dari latar belakang budaya dan agama yang
berbeda bekerja sama membangun jaringan di mana pemaknaan yang eksklusif dan
bercorak sektoral itu bisa dikomunikasikan dan didialogkan. Keluar dari eksklusifitas
sektoral untuk berdialog tidak jatuh sama dengan merelatifkan keyakinan dan paham
tentang kebenaran. Yang dihasilkan dari sikap hidup itu justru bersifat memperkaya
keyakinan dan persepsi mengenai yang kudus. Dalam konteks keindonesiaan,
wawasan kebangsaan kita akan makin menjadi semarak manakala perjumpaan-
perjumpaan dialogis tadi terus dibina dan ditumbuh-kembangkan.

Daftar Pustaka

Dillistone, F. (2002). The Power of Symbols. Yogyakarta: Kanisius.

Herusantoto, B. (1987). Simbolisme dalam Budaya Jawa. Yogyakarta: PT. Hanindata.

Hutapea, P. V. (2013, Oktober 14). Filosofi Cicak Dalam Masyarakat Batak. Retrieved Juli
16, 2017, from Detik Travel: http://www.detik.com

Kramer, b. e. (2000). De Geboorte ven een staat. In Vandaar, het Tijdschrift voor
missionair en diaconaal werk in binnen- en buitenland (p. 22).

Loeber, J. (2006). Timoreesch Sniijwerk en Ornament. Bijdarge tot de Indonesiasche
Kunstgeschiedenis. S-Gravenhage: Martinus Nijhoff.

Persetia. (1992). Berteologi dengan Lambang-Lambang dan Citra-Citra Rakyat. Jakarta:
Persetia.

Protestan, T. A.-A. (2014). Teologi Agama-Agama Gereja Batak Karo Prostetan. Salatiga:
Doktor Sosiologi Agama-Fakultas Teologi UKSW.

Song, C.-S. (1979). Third-Eye Theology. Theology in Formation in Asian Setting. New York:
Orbits Books.

Song, C.-S. (2010). Yesus dan Pemerintahan Allah. (S. Suleeman, Trans.) Jakarta: BPK
Gunung Mulia.

Taylor, P. M., & Aragon, L. V. (1991). Betond the Java Sea. Art of Indonesia’s Outer Islanf.
New York: Harry A. Abrams INC.

Timo, E. N. (2006). Pemberita Firman Pecinta Budaya. Mendengar dan Melihat Karya Allah
dalam Tradisi. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

119 | International Journal of Anthropology HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG)
Volume 1 Nomor 1, 2023




