
International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
19 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

TÁTEK TUA BOITLES NOK ÍNSUNAN: A ESPIRITUALIDADE DA 
RECONCILIAÇÃO DO POVO ATONI EM TIMOR LESTE 

 
TÁTEK TUA BOITLES NOK ÍNSUNAN: THE SPIRITUALITY OF 
RECONCILIATION OF THE ATONI PEOPLE IN EAST TIMOR 

José Taçain 
Sacerdote da Congregação do Verbo Divino. Mestre em Pastoral Familiar e Matrimonio na 

Universitas San Giovanni Lateranese, Roma. Está fazendo estudo do programa de Pós-
Graduação Doutorado em Teologia na PUC – PR. E-mail: jta221022@gmail.com 

Clélia Peretti 
Doutora em Teologia pela EST. Mestre em Educação pela PUCPR, Pós-doutora em 

Fenomenologia pelo Centro Italiano di Ricerche Fenomenologiche e Pontifcia Universidade 
Laeranence-Roma. Docente da PUCPR 

 
Resumo 
O artigo apresenta os mecanismos de reconciliação que se encontram no interior da 
cultura do povo Atoni do Timor Leste. Este povo culturalmente distinto vive 
espalhado em dois países: Indonésia e Timor Leste e preserva seus laços familiares 
para além das fronteiras geográficas. Objetiva-se, num primeiro momento descrever 
os aspectos geográficos, histórico, socioculturais, os costumes, a economia de sustento 
do Povo Atoni, em seguida tratar dos processos de conflitos e os mecanismos para 
solucionar os conflitos por meio do uso do termo tátek tua boitles nok insunan e, por fim, 
refletir sobre o conceito de reconciliação na tradição cristã e no Povo Atoni. A pesquisa 
possui caráter essencialmente bibliográfico e utiliza-se de diferentes referenciais 
teóricos.  O Povo Atoni possui uma sua identidade própria e o símbolo da paz e da 
reconciliação é representado através da “tua boitles nok in sunan”. Esse símbolo expressa um 
valor espiritual, ou seja, o respeito mútuo e respeito como criação de Deus. Não obstante o 
processo de modernização, o Povo Atoni mantém viva sua tradição e a espiritualidade da 
reconciliação é fruto da união de muitos corações que se encontram em um só palpitar que 
leva a uma nova atitude diante da vida.  
Palavra-chave: Povo Atoni, Oe-cusse-Ambeno, Reconciliação.  
 
Abstract 
The article presents the reconciliation mechanisms that are found within the culture of the 
Atoni people of Timor Leste. These culturally distinct people live spread across two countries: 

International Journal of Anthropology HumaniverCity 
and GreenCybernomics 

Gregor Anthropological 
Group & Gogreen Goclean 

Indonesia Publisher 

Journal homepage: https://gregoranthropologicalgroup.click 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
20 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

Indonesia and Timor Leste and preserve their family ties beyond geographic borders. The aim 
is, at first, to describe the geographical, historical, sociocultural aspects, customs, livelihood 
economy of the Atoni People, then deal with conflict processes and mechanisms to resolve 
conflicts through the use of the term tatek tua boitles nok insunan and, finally, reflect on the 
concept of reconciliation in the Christian tradition and in the Atoni People. The research has 
an essentially bibliographic character and uses different theoretical references. The Atoni 
People have their own identity and the symbol of peace and reconciliation is represented 
through the "tua boitles nok in sunan". This symbol expresses a spiritual value, that is, mutual 
respect and respect as God's creation. Despite the modernization process, the Atoni People keep 
their tradition alive and the spirituality of reconciliation is the fruit of the union of many hearts 
that meet in a single heartbeat that leads to a new attitude towards life. 
Key words: Atoni people, Oe-cusse-Ambeno, Reconciliation. 
 
 
INTRODUÇÃO 

O povo Atoni6, geograficamente vive na parte ocidental do Timor Leste, na 
fronteira com a Indonésia que ocupa o Oeste da mesma ilha. Assim, a ilha Timor é 
repartida entre os dois países, porém, o povo Atoni se encontra espalhado nos dois 
países e preserva laços culturais, familiares e religiosos para além das barreiras 
políticas e da governança dos dois países.  

Objetiva-se num primeiro momento, descrever os aspectos geográficos, 
histórico-culturais, os costumes e a economia de sustento do povo Atoni, em seguida, 
tratar dos processos que geram os conflitos e os mecanismos para solucionar os 
mesmos por meio do uso do termo tátek tua boitles nok insunan e, por fim, refletir sobre 
o conceito de reconciliação na tradição cristã e no povo Atoni.   

Para esta finalidade apropriamo-nos do conceito clássico do povo Atoni “tátek 
tua boitles nok ínsunan”, um conceito familiar que significa o caminho da paz, onde 
as autoridades comunitárias e os anciãos das duas partes reúnem-se num 
determinado lugar para o diálogo. No diálogo busca-se os meios para solucionar o 
problema e não para punir o agressor e ou a vítima.  

Deste modo, realizar-se-á um mapeamento da região do povo Atoni e, 
descrever-se-á o modo de convivência que, por vezes, leva à relações antagônicas e à 
necessidade de empregar os mecanismos de reconciliação, ou seja, a “tátek tua boitles 
nok ínsunan”7, para solucionar conflitos culturais e de convivência internos sem a 

 
6 O termo Atoni no dialeto Mêto (baikeno) significa gente, que também aponta ao outro significado que é o porta-voz 
ou podemos dizer aquela pessoa que preside e comunica o significado e interpreta os aspectos ritualísticos nas 
cerimonias sociais e religiosas.   
7 Tátek tua boitles nok ínsunan: é uma expressão clássica do povo Atoni. O significado do termo é reconciliação, 
um gesto utilizado para resolver os conflitos sociais, por exemplo, quando há conflitos políticos, disputas de terras, 
disputas conjugais etc., eles utilizam os mecanismos de reconciliação a partir desse termo. 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
21 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

mediação de membros externos da comunidade. Descrever-se-á também as origens, 
os costumes, as tradições do povo Atoni. 
DISCUSSÃO 
1. Povo Atoni8: aspectos geográfico-históricos 

A região do povo Atoni é chamada de Oecusse e é também conhecida como 
Ambeno antes da chegada dos portugueses. Mas, no período da colonização 
portuguesa juntou-se os nomes Oecussi-Ambeno, sendo a capital Pante Macassar, 
com uma área total de 817,23 km2. Na sua raiz etimológica a palavra Oecusse deriva 
da junção de outros dois termos: Oe que significa água (em tetum: wee, be) e Kusi, 
bucheiro (em Tetúm: kusi). Portanto, Oecusse, refere-se a água que está no bucheiro. O 
nome Oecusse tornou-se famoso desde o momento em que um grupo malaio de tropas 
(malaemetan) veio do outro lado do mar para viver nessa região. A expressão Oecusse 
foi mencionada pela primeira vez no relatório do Ministério da Marítima de Portugal 
que relata a existência de 48 tribos em toda a região de Timor (Castro, 1867; Castro, 
1996; Gunn, 1999; Matos, 1974; Flul & Paulino,2012b). 

Por sua vez, a expressão Ambeno deriva do nome de um rei chamado Beno 
Sila. Segundo os costumes do povo Atoni, quando um membro da tribo se destaca por 
sua coragem e poder, esse assume autoridade e fama, adquire respeito e 
reconhecimento e é chamado carinhosamente de “AMA”. Assim, o termo Beno refere-
se ao nome do primeiro rei da região Beno Sila e, no sentido mais amplo “AMBENO” 
é uma unidade básica do dialeto Mêto/baikeno que se divide nas formas Ama e Beno.  
Muitas vezes o uso dessa terminologia faz referência ao poder tradicional na vida 
cotidiana das pessoas. Em consequência disso, a região passa a ser conhecida como 
Oecusse-Ambeno, um enclave costeiro na parte ocidental da ilha de Timor, que separa 
Timor Leste do Timor Oeste.  A ilha de Timor é dividida em dois países distintos, 
sendo que a parte Ocidental é a Indonésia, uma de suas províncias chamada de Nusa 
Tenggara Timur, e parte oriental da ilha é um novo país criado no ano 2002, separado 
da Indonésia depois de um referendum.  Toda a região é rodeada do mar de Savu, 
somente a parte norte da região possui uma vegetação vislumbrante com a beleza 
natural, onde também está situada a bela cidade de Oecusse-Ambeno, que, por vezes 
é chamada somente como Oecusse (Taçain et., 2016).   

Desse resgate histórico compreende-se que os portugueses se estabeleceram na 
ilha Timor já nos tempos das descobertas de novos caminhos marítimos. Por volta do 
ano 1702 um grupo de frades dominicanos estabeleceram-se no território timorense e 

 
8 O termo Povo Atoni refere-se também a uma região, portanto, o termo encontra-se intimamente vinculado à região 
geográfica. Por exemplo, a região chamada de Oe-Cusse Ambeno, ou simplesmente Oecusse ou Ocussi, Oecússi ou 
Ambeno (em tétum Oe-Kusi Ambenu). Atualmente é uma região administrativa especial de Timor-Leste. 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
22 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

deram origem ao primeiro povoado Lifau-Oe-Kussi, mas os portugueses também 
denominaram o local como Villa Taveiro, devido ao Frade Antonio Taveiro quem 
inventou o nome Lifau-Oe-Kussi (Hägerdal, 2012). Além disso, quando o Governador 
Afonso de Castro (1867) dividiu as antigas áreas administrativas no Timor e a 
distribuição de grupos étnicos de acordo com as ordens militares (Leitão , 2004). Esta 
decisão foi publicada pela Portaria em 4 de abril de 1863, nomeando Oe-Kusi como o 
décimo primeiro dos dez distritos da época. Desde então, o nome Oe-kusi tornou-se 
conhecido e mais central entre outros distritos.  

Contudo, devido às frequentes invasões holandesas, os portugueses se 
mudaram transformando Dili como capital do seu território colonizado. Em 1859, com 
o Tratado de Lisboa, Portugal e Países Baixos dividiram a ilha entre si, ficando 
assegurada a continuação de Oecussi-Ambeno como enclave português em espaço 
holandês. Em 1975, depois de Timor Leste ter proclamado unilateralmente a 
Independência, a Indonésia entrou em Oecusse-Ambeno, uma semana antes de 
invadir o resto do território timorense.  Somente no ano 2002, houve o reconhecimento 
da Independência do novo Estado de Timor Leste, em 2002, onde Oecussi-Ambeno 
tornou-se parte integrante da jovem república. 

Ao longo desses anos Oecusse-Ambeno é governado como uma Região 
Administrativa Especial de Timor Leste, por causa de sua importância e sua 
localização estratégica. Esse modelo é denominado de RAEOA (Região 
Administrativa Especial de Oecusse-Ambeno) que é a autoridade governamental 
regional (Deputados, 2014). A RAEOA, está dividida em 4 Postos Administrativos: 
Nitibe, Oesilo, PanteMacassar e Passabe, em torno de 18 distritos chamados de Sucos 
e 62 aldeias dispersas pelo território. Para ter uma compreensão melhor segue o mapa 
indicando a região de Oecusse-Ambeno (Ministério Do Ensino Superior, 2023). 

Figura 1- Mapa do Timor Leste 
 

 
 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
23 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

2. Origens do povo Atoni e aspectos socioculturais 

A palavra Atoni vem do dialeto mêto/baikeno que significa “homem”. Por 
vezes também a palavra Atonie significa - o porta-voz (natôn/nateab) apontando ao 
sentido amplo atribuído à tribo. Para Andung (2010), Atoni representa o comunicador, 
o encarregado para realizar as cerimônias tradicionais. Dito de outro modo, Atoni 
representa o valor da proximidade e das relações de parentesco. No início prevalecia 
o costume de entre os povos se cumprimentarem pelo nome de enxada Atoni, que 
posteriormente deu origem a esse povo, ou àqueles que estão lidando com a enxada 
para sobreviverem pois isso exige certas relações entre si e no trabalho conjunto.  

Quanto à vida sociocultural, Atoni Oe-Kusi – Ambeno representam seus traços 
culturais, comportamentais e seus sentimentos através das artes musicais tradicionais, 
da música e das artes tradicionais, conforme descrito abaixo (Tacain etc., 2016). 

 1. Artes musicais tradicionais. O país tem artesãos locais para produzir canções 
tradicionais Ambeno que são usadas nas ocasiões especiais tais como: 

- Bonet. Esta canção é cantada quando há uma festa tradicional conjunta da casa 
e/ou ritual da família quando nasce um menino e esta cerimônia do nascimento do 
bebê representa a nova vida. 

- Oebani. Esta música é cantada durante a coleta do milho (colheita milho). O 
milho é colhido e amarrado e enquanto os pais e os amigos fervem o milho, os 
participantes expressam seus sentimentos por meio da música Oebani incentivando a 
atividade de cozer o milho. A canção Oebani é continuamente cantada por pessoas 
que colhem o milho e amarram as espigas. É uma música cantada constantemente e 
intercalada com a recitação de pequenas rimas cujo conteúdo revela a sabedoria do 
povo local.  

2. Música tradicional – seguida por vários instrumentos, tais como:  
- Bijol Mêto (okulee) - Este instrumento costuma ser utilizado em 

comemorações e em festas populares. É um instrumento utilizado também em 
celebrações de casamentos e em outras festas tradicionais. 

- Violão (Heo Mêto) - O violão tradicional não difere muito do violão que de 
estilo moderno.  A diferença reside na sua afinidade notacional única para a forma 
tradicional de Atoni Oe-Cusse - Ambeno. Atualmente há uma inculturação no sistema 
de afinação que muitas vezes abre a entonação do sistema inicial para tocar a música.  

3. Artes linguísticas – As expressões usadas pelo povo Atoni Oe-kussi são as 
seguintes: 

- Palate - A palavra tatoli é usada pelo povo (pessoas) quando o Rei vence uma 
batalha. 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
24 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

-Takanab – São poesias recitadas pelos anciãos tradicionais em eventos 
tradicionais, ou nas saudações tradicionais quando se recebe convidados de honra. 

- Tfaf – O rito é realizado durante o momento são lavados os olhos do bebê e 
no ato de retirar a placenta de dentro da casa. 
 Refletindo sobre o modo de viver desse povo compreende-se que na região de 
Oe-Kusi-Ambeno existem duas realidades geograficamente distintas. O povo Atoni 
vive em áreas montanhosas diretamente adjacentes com a fronteira da Indonésia e a 
outra parte vive na região costeira do mar de Savu, são agricultores, que produzem 
arroz, milho, coco e hortaliças para sua sobrevivência. Além disso, existem os 
mercados tradicionais nos pontos estratégicos, que geralmente se realizam trocas de 
mercadorias, sendo que poucos se encontram integrados no contexto da economia 
monetária. Os desafios também são enormes principalmente a resistência de muitos 
agricultores do povo Atoni quanto às tentativas de introduzirem mudanças agrícolas. 
A mudança no estilo da agricultura pode aumentar o serviço. O povo Atoni gosta de 
ter o contato diário com a terra, com seus produtos agrícolas e pecuários, com o acesso 
diário aos seus produtos sentem-se seguros pois compreendem que estão suprindo 
suas necessidades básicas.  
 Outro setor importante para a sobrevivência é a floresta, esta propicia a 
exportação de madeira, portanto, o cultivo de certas árvores contribuir para a 
sobrevivência do povo. Nos tempos antigos prevalecia o comércio de sândalo e era 
realizado com o cultivo da plantação de árvores. Cabe enfatizar que uma das 
atividades mais lucrativas do povo é a pesca, devido à proximidade com o mar. Além 
do cultivo para a sobrevivência, a pesca se tornou uma atividade comercial e com fins 
lucrativos.    

Quanto ao desenvolvimento pecuário, observa-se que a criação de diversos 
animais, como gado, galinhas, porcos, cabras e búfalos é em escala menor. Desde o 
fim da indústria do sândalo, o gado tem sido a única exportação significativa da região 
Oe-cusse. As pessoas raramente abatem o gado para o consumo próprio, este é 
vendido para arrecadação de fundos, principalmente para os casamentos dos filhos. 
A maioria das famílias utilizam-se desse recurso econômico para pagar o preço da 
noiva (Barlaque) e torna-se uma segurança econômica nos tempos de escassez sazonal 
de alimentos.  
 Nos últimos anos, um grande atrativo dessa região é o turismo. Os valores 
ambientais associados à tranquilidade da ilha e à sua riqueza cultural e etnográfica 
começam a ser exploradas. Os recursos de suporte para o desenvolvimento econômico 
do setor são os recursos ambientais, as praias, históricos e culturais. Estes geram 
empregos e incentivos à produção econômica.  



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
25 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

Conforme Hägerdal (2012), um dos aspectos interessantes nessa abordagem é 
a religião e suas múltiplas manifestações, essa contribui tanto no surgimento dos 
conflitos como também na solução dos mesmos. O povo Atoni sempre teve crenças 
genuínas. Mas, estas crenças acabaram por serem convertidas pela influência da 
propagação da fé católica trazida pelos missionários Europeus nos séculos XV e XVI.  
A crença católica acabou por se tornar a crença dominante em Timor Leste, 
especialmente na região de Oe-cusse. Gradativamente a crença tradicional foi 
substituída pela religião católica, que trouxe modificações na religião tradicional. 
Portanto, é fundamental a apresentação de alguns aspectos da religião tradicional para 
compreender os mecanismos de solução de conflitos ao interno do povo Atoni.  

A crença religiosa do povo Atoni está intimamente vinculada à cultura e as 
relações familiares e comunitárias. Este povo preserva fortemente os laços com a 
tradição que os diferencia dos demais timorenses. Para os timorenses o povo é 
considerado Uma Lulik, uma casa tradicional – casa sagrada, construída em madeira e 
coberta com folhas secas de palmeira sendo essa um autêntico símbolo da identidade 
Maubere (Timorense). A casa simboliza o espaço de todas as gerações na qual podem 
se reunir para conversar e realizar seus rituais. Na região de Oe-Cusse, existem dois 
tipos de Uma Lulik: uma nas montanhas chamada de Ume Suba e outra na zona costeira 
conhecida como Ume Haltuna. Nessa região, Uma Lulik representa o núcleo familiar 
que se expressa no sentimento comunitário mais forte do que em outras regiões 
(Leitão, 1929; Felgas, 1956; Matos, 1974).  

O uso da roupa tradicional que na língua mêto/baiqueno é chamado de Bso'ot 
é muito importante para o povo Atoni, A Bso'ot é muito colorida e inclui vários 
acessórios de prata, trajes usados por homens e mulheres semelhantes. Cada acessório 
utilizado nas roupas é simbolicamente importante para a comunidade Atoni (Taçain 
et., 2016). 

 
3. Os conflitos e modo tradicional de solucioná-los (Tacain, 2023) 

Todo o conflito possui raízes culturais e religiosas. Em qualquer parte do 
mundo encontra-se, nas culturas, uma estrutura que preserva suas relações com a 
tradição. Qualquer infração é vista como quebra da estrutura já estabelecida. Assim, 
também no povo Oe-Cusse-Ambeno houve essa quebra da estrutura estabelecida 
social e religiosamente que pode ser representada da seguinte forma: 

- O Usif (o Rei), tem poder único sobre o reino (monarquia) 
- O Najuf (o Regente) 
- O Mnasi/o Mafefa são os anciãos os tradicionais/chefes das tribos. 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
26 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

- O Tobe (aquele/a que assume a responsabilidade pelo ambiente) 
- O Meob (a guarda/a segurança) aquele/a que é o guia da proteção. 
- O Nael (a porta-voz) 
- Os Kana-kana (a tribo, o clã das tribos). 

 
Na história do povo Atoni há evidências dessa quebra nas regras estruturais 

que prejudicaram a convivência social, suas relações entre os membros da 
comunidade e até mesmo entre as famílias e seus membros. Às vezes, essa quebra se 
manifesta com o abuso do poder. Quando isso ocorre têm-se dois grupos antagônicos: 
o primeiro é o causador do conflito (o asánab) e o segundo é aquele que sofre o 
prejuízo por causa do conflito (o maléun). Desse modo, são estabelecidos mecanismos 
para a solução.  
 Em primeiro lugar criam-se mecanismos para justificar os atos das duas partes: 
a vítima (maléun) tem o direito de apresentar a queixa ao Mafefa/chefe da tribo e a 
parte do suspeito também tem o direito de ser chamado pelo MAFEFA para 
apresentar sua justificativa. Ao identificar os motivos do conflito entre as duas partes, 
o Mafefa apresenta para o Naijuf (o regente) o qual verifica e toma a decisão segundo 
as medidas, as regras e as leis consuetudinárias ou a leis tradicionais em vigor. É assim 
que funciona a justiça desta comunidade. 

As regras de costume e as leis tradicionais funcionam da seguinte forma:  
- Se alguém causar transtorno ou conflito, tanto a vítima (Maléun) quanto o 

suspeito (Asánab), incluindo os familiares de ambas as partes, são obrigados a pagar 
uma multa com bens materiais: TUA BOITLES NOK IN SUNAN (Vinho e bens materiais 
tradicionais) ao Mafefae e Naijuf a fim de resolver o problema ou  os conflitos.  TUA 
BOITLES é vinho e IN SUNAN (Noinúfesnok in pen’kini), são moedas antigas feitas de 
prata e marcadas com uma lua crescente e os outros itens tradicionais que representam 
à rainha Isabel da Inglaterra.  

- O Niajuf (regente) e os Mafefa sentam-se juntos para analisar e tomar medidas 
contra as ações cometidas pelo povo (ntaisánat a ola). Os problemas são resolvidos 
conforme sua gravidade e de acordo com as leis tradicionais.  

- O problema será avaliado depois de o MAFEFA apresentar ao Naijuf. Para 
tomar medidas sobre os atos, precisa convocar uma reunirão entre as famílias de 
vítima e a do agressor. Nessa reunião, Mafefa e Naijuf, anunciam as sanções em forma 
de pagamentos da parte de agressor e este tipo de medida é chamada de Ipu nimak9.  

 
9 O termo ipu nimak é um símbolo de arrependimento expresso em palavras perante o rei, os anciãos tradicionais, 
a família e o público presente na cerimônia de paz. 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
27 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

A parte de pagamento que a vítima vai receber do agressor é considerada como 
medida de respeito e retrata o pedido de perdão do agressor à vítima. 

- O Naijuf e o Mafefa, ambas as partes se comprometem com um juramento 
perante as autoridades e prometem de não mais repetir as mesmas ações no futuro.   
 
4. O símbolo Tátek tua boitles nok insunan   

Para compreender o significado do Tátek tua boitles nok insunan, nos 
remetemos aquilo que Mircea Eliade entendia com o símbolo “axis mundi”.  Segundo 
Costa e Andrande (2020):  

O antropólogo Eliade, em seus estudos sobre a religião, estabeleceu o conceito 
“axis-mundi” - o centro do mundo, a partir do qual todo fenômeno religioso é 
construído. Esse centro, considerado sagrado, fornecia o conceito para 
organizar a vida – religiosa, social, espiritual e ética, que mantém uma 
sociedade coesa.   
 

Assim, também para o povo Atoni, o símbolo tátek tua, boitlesnok in sunan 
possuiu dimensões antropológicas e sociais, isto é, na sociedade primitiva quando 
para os povos a vida social apresenta conflitos, problemas e não funciona bem, estes 
vão buscar soluções nos costumes tradicionais.  

Desta forma, mediante as correspondências os costumes culturais e históricos, 
o vínculo social será reestabelecido e a comunidade volta a viver em harmonia e de 
forma pacífica. A existência de lideranças tradicionais10, no passado, conferia poderes 
aos líderes que possuíam valores e papéis na regulação da vida social. Quando 
surgiam conflitos na comunidade, cada indivíduo, povo e ou família tinha o direito 
de denunciar e apresentar o problema à Mafefa e ao Naijuf para solucioná-lo 
(Tradicionais, 2023).  

Neste sentido, enfatiza-se que os papéis de Mafefa e Naijuf exerciam grande e 
eram amplamente influentes. Além de exercerem a função de dirigentes na 
administração regional, desempenhavam uma função Judicial junto aos anciãos 
tradicionais na decisão dos processos. As decisões eram tomadas sempre com 
sabedoria e prudência.   

Além disso, por meio de símbolos tradicionais, as autoridades exerciam suas 
funções com responsabilidade e se tornavam protetores da comunidade, 
proporcionando segurança a todas as partes, convivência tranquila e pacífica de 
acordo com o direito de consenso e o direito civil que andavam de mãos dadas.   

 
10 O termo de Lider Tradicionais é pessoas que naturalmente são de confiança e eleitas diretamente pela comunidade 
porque são consideradas capazes de liderar e têm a responsabilidade de orientar e motivar os membros ou a 
comunidade que lideram em sua área. In: TACAIN; BACUN; ALMEIDA, 2016, p.58-59. 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
28 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

Os conflitos sociais eram resolvidos por meio de ritos tradicionais com o 
objetivo de melhorar e estreitar as relações sociais e comunitárias. Esse gesto simboliza 
a dimensão espiritual, pois o fato de reunir todas as partes na solução do conflito, na 
busca soluções para a boa convivência conduzia a viverem em paz. Esse gesto 
simboliza ao mesmo tempo a dimensão teológico-bíblica, sendo que o símbolo tatek 
tua boitlesnok in sunan, leva as pessoas a uma tomada de consciência de si e a um 
retorno nos ensinamentos de Jesus: “sentem-se com o próximo e resolvem seus 
problemas antes que o sol se ponha” (Carvahlo, 2015). 

 
5. A espiritualidade da reconciliação na tradição cristã 

A questão é realmente intrigante, pois discutir refletir sobre a reconciliação no 
contexto contemporâneo do Povo Atoni, particularmente no campo sociológico, 
antropológico e teológico exige uma pesquisa mais abrangente. A princípio, a 
espiritualidade da reconciliação é fruto de união de muitos corações que se encontram 
em uma só palpitação e leva a uma nova atitude diante da vida. O mundo precisa de 
reconciliação, porque os relacionamentos estão sendo prejudicados pela falta do 
perdão.  

Portanto, o espírito da reconciliação cristã deve antes de tudo ser guiado por 
nós santos que falam do criador da reconciliação é o próprio Deus: "Deus reconciliou 
o mundo consigo mesmo em Cristo, tudo vem de Deus, que nos reconciliou consigo 
mesmo por meio de Jesus Cristo” (2 Cor 5, 18-19). Na história sagrada vemos a beleza 
do ofendido procurando o ofensor. Porque Deus é santo, a responsabilidade é nossa. 
Nossos pecados nos separam de Deus. Romanos 5,10 diz que somos inimigos de Deus: 
“Porque, se nós, quando inimigos, fomos reconciliados com Deus pela morte de seu 
Filho, além disso fomos reconciliados, seremos salvos por sua vida”. O homem 
rejeitou a Deus, e esse Deus está procurando aquele homem rebelde para se reconciliar 
com ele. “A reconciliação é esperada na primavera, que dá novo frescor à mente e à 
alma. Significa que você se entrega abertamente aos outros, assim como Deus deu Seu 
Filho Unigênito ao mundo. Deixe-se ser uma pessoa que reflete o coração de Deus que 
acolhe de braços abertos quem quer voltar para Ele. Então, abra novamente os braços 
e acolha todos os que esvaziaram seus corações. Deus “nos deu o ministério da 
reconciliação” (Rm 5,18). 

Além disso, a espiritualidade da reconciliação precisa estar atenta à prática de 
Jesus. Essa reconciliação é realizada de duas formas, a saber, psicológica e 
espiritualmente. Jesus restaurou psicologicamente o povo da sua pátria, com 
movimentos pelos quais o reintegrou na cidadania israelita e na vida religiosa do seu 
povo porque até então era considerado separado por ser impuro. Assim, Jesus 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
29 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

restaurou o lugar da pessoa na sociedade e na vida política do povo de Deus, 
reconstruindo a pessoa como no caso da cura de um leproso (Carvahlo, 2015)11.  
José Carlos Carvalho, sobre a reconciliação proposta por Jesus, sublinha:  

Ao ensinar, com a hermenêutica haláchica da Torá, Jesus restaurou a dignidade 
da pessoa que todo filho ou filha de Deus tem e merece, tornou possível gozar 
da plena dignidade os cidadãos de Jerusalém, podendo voltar ao templo, 
podendo rezar na sinagoga. A reconciliação de Jesus é uma missão 
restauradora a nível social, religioso, político, e não só religioso, não só 
psicológico. Nesse sentido, pode-se dizer que na prática Jesus passou por um 
ministério de expiação. Sem querer permanecer por curiosidade mórbida sobre 
o processo ou a maneira desses momentos ou indícios, os Evangelhos atestam 
essa prática reconciliadora, variada, prolongada no tempo, universal 
(Carvahlo,2015). 

 

 
6. Espiritualidade da reconciliação no Povo Atoni 

A aplicação da espiritualidade da reconciliação no contexto da comunidade 
Atoni com base na frase “tátek tua boitles nok in sunan” traz vários significados, um 
dos quais é o de destacar a própria consciência. O primeiro ato de reconciliação, no 
contexto de “tátek tua boitles nok in sunan”, é despertar todos, tanto os autores quanto 
as vítimas, para “justificar suas ações”.  

Em seguida, fornece ensino educacional para que todos aprendam a amar a si 
mesmos, conforme ensinado na Bíblia, a respeitar os outros e a não cometer atos de 
violência contra eles. Depois afastar-se de atos pecaminosos, especialmente brigas e 
brigas que são na verdade rejeitadas pela cultura local do povo Atoni. Portanto, essa 
pessoa deve ter cuidado, porque quem comete uma ofensa saberá do seu erro e se 
arrependerá. Assim, a pessoa que é a vítima perceberá novamente que outras pessoas 
que a feriram exigem perdão dela. Arrepender-se dos erros cometidos (os autores) e 
perdoar (as vítimas) os erros cometidos pelas pessoas é o maior valor da paz cristã que 
também é conhecida e praticada pelos Atoni. 

Na educação, a dimensão da reconciliação é vista como um excelente remédio 
para curar as feridas emocionais e/ou mesmo uma terapia que contribui para o 
enfrentamento das mazelas do cotidiano. Na vida social, as partes em conflito podem 
ser lembradas de ajudar umas às outras a fim de reconstruir uma vida danificada em 
uma vida nova e pacífica. A reconciliação pode ser vista como uma forma de construir 
novos horizontes para o mundo e seu entorno. Os seres humanos podem fazer as 
pazes consigo mesmos, com os outros, com o meio ambiente e com Deus. Este é o valor 

 
11 Mc 1,40-45; Lc 17,11-19. CARVALHO, 2015, 107-10 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
30 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

mais alto de “tua boitles nok in sunan”, não apenas sendo desprezado como um item 
sem valor, mas elevado porque expressa valores espirituais, ou seja, respeito mútuo e 
respeito como criação de Deus. 

O significado da paz contribui para o aprofundamento dos valores sociais. 
Além disso garante que dimensão social em uma sociedade continue sendo mantida 
através da paz "tua boitles nok in sunan” que provém das partes em conflito. Quando 
há paz na comunidade automaticamente as pessoas estreitam seus laços, 
possibilitando, assim, uma garantia para uma vida de felicidade e de partilha do bem 
comum. 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A "tua boitles nok in sunan" do Povo Atoni possui um simbolismo antropológico 
e teológico. Essa descreve a identidade, os aspectos da vida geográfica, culturais, 
religiosos e os costumes desse Povo.   

A introdução do símbolo da paz no contexto do Povo Atoni em Timor Leste é 
vista como uma questão importante e atual. É um símbolo antigo, continua e 
tradicionalmente protegido até dias. O símbolo da paz é associado a nossa vida 
espiritual: as pessoas sempre precisam de paz de espírito e em suas comunidades. A 
paz indica amor, união, harmonia, fim de conflitos e preconceitos. Não existe um 
caminho para a paz, a paz é o caminho.  

A cultura do Povo Atoni embora contagiada pela modernização mantém sua 
sabedoria tradicional, reflete a identidade da nação, do estado e a dignidade da pessoa 
humana.  

O simbolismo dos costumes no contexto da paz é considerado importante tanto 
no desenvolvimento da ciência antropológica quanto da ciência teológica. Dessa 
forma, considera-se que o diálogo entre antropologia e teologia é fundamental para o 
desenvolvimento da cultura, da religião da prática da reconciliação nas comunidades 
humanas. 

 

REFERÊNCIAS  
Andung, P. A. (2010). Jurnal Ilmu Komunikasi, 8(1). 
Basilio, A. d. (1961). Textos em teto da literatura oral timorense. Lisboa: Junta de 

Investigação do Ultramar. 
Carmo, A. D. (1965). O povo mambai: contribuição para o estudo do povo do grupo linguístico 

mambai Timor (monografia em licenciatura). Lisboa: ISCSPU. 
Carvalho, J. C. (2015). A reconciliação na vida e na prática de Jesus. Didaskalia XLV. 
Castro, A. d. (1867). As possessões portuguesas na Oceânica. Lisboa: Impresa Nacional. 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
31 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

Castro, A. O. (1996). A ilha verde e vermelha de Timor. Lisboa: Fundação Oriente/Livros 
Cotovia. 

Costa, D. A., & Andrade, J. (2020). Timor Leste em estudo religião e cultura. In m. A. 
Sanches, d. A. Costa, & j. Maia, Timor-leste em estudo – Religião e cultura. Timor 
Leste: Editoria CRV. 

Felgas, H. E. (1956). Timor português. Lisboa: Agência Geral do Ultramar. 
Figueiro, F. A. (2004). Timor: a presença portuguesa (1769-1945) (Dissertação de 

doutoramento). Porto: Universidade do Porto. 
Gunn, G. (1999). Timor Loro Sae 500 Anos. Macau: Livros do Oriente. 
Leitao, H. (1929). Algumas indicações sobre a nossa colônia de Timor. In Boletim da 

Agência Geral das Colónias, ano 5, n° 54.  
Matos, A. T. (1974). Timor português 1515-1759: contribuição para a sua história. Lisboa: 

FLUL. 
Ministério Do Ensino Superior, Ciências E Cultura. (2023). Fundo de Desenvolvimento 

do Capital Humano, Resultado do Levantamento de Dados dos Recursos Humanos 
Existentes e Principais Áreas Chaves de Formação, Região Autónoma Especial de 
Oecusse Ambeno. Retrieved 5 Maio, 2023, from http://www.fdch.gov.tl/wp-
content/uploads/2020/02/3.-RAEOA-Oecusse. 

Paulino, V. (2012b). Representação Identidaria em Timor – Leste: Culturas e os Média. Tese 
de Doutoramento. Lisboa: Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, 388 
páginas (policopiado). 

Portal Da Câmara Dos Deputados. (2014, Juni 18). Jornal da República. Retrieved May 
5, 2023, from Decreto Lei n: Tersedia di 
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei/2014/lei-12997-18-junho-2014-
778938-publicacaooriginal-144419-pl.html. 

Região Administrativa Especial De Oekusi Ambeno. (5, May 2023). Retrieved from 
https://www.wikiwand.com/pt/Oe-Cusse_Ambeno. 

Ribeiro, B. G. (2010). A teoria da plenitudo potestatis nos séculos xiii e xiv. In Interações 
cultura e comunidade, Revista de Ciências da Religião, Faculdade Católica de 
Uberlândia.  

Taçain, J. (2023, Maret 4). (J. d. Sa’u, Interviewer) OeKussi-Ambeno, Timor Leste. 
Taçain, J., Bacun, P., & De Almeida, N. C. (2016). Kultura na natureza ema atoni-Oekussi-

Ambeno. Dili. 
Vicente, P. (2011). Cultura e Múltiplas identidades linguísticas em Timor-Leste. In A. 

M. Correia, Lusofonia encruzilhadas culturais (pp. 70-87). Macau: Saint Joseph 
Academic Press. 

 
 
  


