
International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
1 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

 
 

 

 

 

MEMBUNUH TUHAN VS MENALAR TUHAN: HERMENEUTIKA 
KEBHINEKAAN 

Justiani 
Program Doktoral Pendidikan Paska Sarjana IAKN Kupang 

justianiliem@gmail.com 
 
Abstract 
"Killing God" is a human activity when God's role is dwarfed, controlled, even abolished, for 
the short term benefit of humans, consciously or unconsciously, intentionally or 
unintentionally. An internal cause, comes from within, is the understanding of 
anthropomorphism, where God seems to behave like humans. The external cause is the human 
need to seek strength from outside sources when under various social pressures 
(marginalization), victims of the modernization process, with various conflicts between 
community groups. What is the role of religion? This examines to find the root of universal 
meaning of God to be accepted by various backgrounds, towards the convergence of 
understanding of divinity consistently and the teachings are implementable in life. Why is this 
effort important? This is to build "trust" as social capital in natural way. With trust, people 
can work well together, with the awareness to put common interests above personal ones. Trust 
is the energy that makes community groups survive. Low trust results in lots of wasted energy 
with increasingly severe conflicts in today's society. “Reasoning God” is to find universal 
meanings in accordance with the nation's philosophy of "Bhineka Tungga Ika, Tan Hana 
Dharma Mangruwa" (Diversity in Unity and There is no Ambiguous Truth). 
Keywords: Killing God; Reasoning God; Social Capital; Spiritual Essence; Trust; 
Hermeneutics on Diversity.  
 
Abstrak 
“Membunuh Tuhan” adalah aktivitas manusia ketika peran Tuhan dikerdilkan, 
dikendalikan, bahkan ditiadakan, demi kepentingan sesaat manusia, sadar atau tidak 
sadar, sengaja atau tidak sengaja. Penyebab internal, bersumber dari dalam diri, yaitu 
pemahaman dimana Tuhan diposisikan berperilaku seperti manusia 
(anthropomorphisme). Sebab eksternal adanya kebutuhan manusia untuk mencari 
kekuatan di “luar diri”nya ketika menghadapi berbagai tekanan sosial (marjinalisasi), 
akibat proses modernisasi. Disinilah, sering timbul berbagai gesekan dan konflik 
antar manusia, antar kelompok. Apa peran agama disini? Tulisan ini mengulas soal 
kesadaran internal akan makna Tuhan untuk mencari akar pemaknaan universal 

International Journal of Anthropology  HumaniverCity 
and GreenCybernomics 

Gregor Anthropological 
Group & Gogreen Goclean 

Indonesia Publisher 

Journal homepage: https://gregoranthropologicalgroup.click 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
2 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

yang bisa diterima oleh siapapun dengan aneka latarbelakang. Tujuannya menuju 
konvergensi pemahaman akan ketuhanan yang nalar dan konsisten serta ajaran 
menjadi implementatif dalam kehidupan. Mengapa upaya tersebut penting? Karena 
disinilah modal sosial untuk membangun “trust” dengan cara alamiah dan bukan 
rekayasa. Dengan trust, orang-orang bisa bekerjasama dengan baik, karena ada 
kesadaran untuk menempatkan kepentingan bersama di atas kepentingan pribadi. 
Trust adalah energi yang membuat kelompok masyarakat atau organisasi dapat 
bertahan. Trust yang rendah mengakibatkan banyak energi terbuang dengan semakin 
parahnya konflik dalam masyarakat paskamodern.  Usaha mencari pemaknaan 
universal itu disebut dengan Menalar Tuhan sesuai dengan falsafah bangsa “Bhineka 
Tungga Ika, Tan Hana Dharma Mangruwa” (Berbeda-beda tetapi tetap satu dan tidak 
ada kebenaran mendua). 
Kata kunci: Esensi Spriritual; Membunuh Tuhan; Menalar Tuhan; Modal Sosial; 
Trust; Hermeneutika Kebhinekaan. 
___________________________________________________________________________ 
 
PENDAHULUAN 

Dalam era “postmodern culture” dewasa ini banyak timbul gejala paradoks, di 
satu pihak globalisasi sebagai gejala metamorfosis modernitas, dan dilain pihak gejala 
yang menolak segala yang berbau modern lantas disebut paskamodern (Muzairi, 
2013).  Globalisasi adalah gejala penyatuan dan penyeragaman, sedangkan 
paskamodern merupakan gejala desentralisasi dan keanekaragaman.  Dengan kata 
lain, globalisasi mengandung integrasi sekaligus fragmentasi, dua gejala yang 
paradoks atau kontradiktif.  Ketika modal makin mengglobal, secara paralel, identitas 
lokal semakin marak dan disukai. Globalisme diikuti dengan lokalisme.  Dalam “The 
Clash of Civilization”, Huntington menjelaskan adanya potensi benturan antar-
peradaban, yaitu antara delapan peradaban besar, di antaranya yang terpenting 
adalah Barat (Yahudi-Kristen-Yunani Kuno), Islam dan Konfusianisme yang 
mendominasi peradaban Cina-Jepang (walaupun Huntington melupakan faktor 
Buddha, Taoisme, Sinto dan Konfusianime) yang mendominasi peradaban di 
kawasan Timur (Huntington, 1998).  Sementara itu, Fukuyama dalam “The End of 
History  and the Last Man”  mengatakan bahwa akhir evolusi perkembangan politik 
adalah demokrasi-liberal dan akhir evolusi perkembangan ekonomi adalah 
kapitalisme (Fukuyama, 1995). Inti dari dua sistem tersebut pada hakekatnya adalah 
liberalisme, yaitu liberalisme politik dan ekonomi sebagai kemenangan mutlak tanpa 
perlu adanya benturan yang berarti. Hingga kini, baik tesis Fukuyama maupun 
Huntington masih menjadi kontroversi.   

Globalisasi memang punya banyak sisi. Bisa dilihat sebagai gejala 
homogenisasi dan sekaligus hegemonisasi. Homogenisasi adalah gejala 
meningkatnya kesamaan di tingkat global. Sedangkan hegemoninasi adalah 
konsentrasi kekuasaan pada suatu negara atau peradaban  yang menciptakan pusat 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
3 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

(core), yang merupakan hasil konsolidasi pusat hegemonik, dengan pinggiran 
(periphery) yang mengalami marjinalisasi (McLuhan, 1964).  

Dalam berbagai praktek ketertindasan dan marjinalisasi, masih banyak yang 
optimis kepada kekuatan dan daya tahan modal sosial masyarakat majemuk (Fathy, 
2019).  Adalah Lyda Judson Hanifan, pendidik dan aktivis sosial di AS 
memperkenalkan konsep modal sosial pertama kalinya dalam tulisannya ‘The Rural 
School Community Centre’ (Hanifan, 1916). Hanifan mengatakan modal sosial bukanlah 
modal dalam arti harta kekayaan atau uang, tetapi lebih arti kiasan, merupakan aset 
atau modal nyata yang penting dalam hidup bermasyarakat. Menurut Hanifan, dalam 
modal sosial termasuk kemauan baik, rasa bersahabat, saling simpati, serta hubungan 
sosial dan kerjasama yang erat antara individu dan keluarga yang membentuk suatu 
kelompok sosial (Hanifan, 1916).  Dalam Trust: The Social Virtues and The Creation of 
Prosperity, Fukuyama menjelaskan bahwa modal sosial memiliki kekuatan untuk 
mempengaruhi prinsip-prinsip yang melandasi kemajuan ekonomi dan kesejahteraan 
sosial suatu negara (Fukuyama, 1995). Negara-negara yang dikategorikan sebagai 
high trust societies, menurut Fukuyama, cenderung memiliki keberhasilan ekonomi 
yang mengagumkan. Sebaliknya, low trust societies cenderung memiliki kemajuan dan 
perilaku ekonomi yang lebih lamban dan inferior. Fukuyama mendefinisikan modal 
sosial sebagai seperangkat norma atau nilai informal yang dimiliki bersama oleh para 
anggota suatu kelompok yang memungkinkan terjalinnya kerjasama diantara mereka 
(Fukuyama, 1995). Kunci dari modal sosial adalah trust atau kepercayaan. Dengan 
trust, lanjut Fukuyama, orang-orang bisa bekerjasama dengan baik. Karena ada 
kesediaan diantara mereka untuk menempatkan kepentingan bersama di atas 
kepentingan pribadi. Trust bagaikan energi yang dapat membuat kelompok 
masyarakat atau organisasi dapat bertahan. Trust yang rendah mengakibatkan 
banyak energi terbuang karena dipergunakan untuk mengatasi konflik yang 
berkepanjangan (Safaat, 2018). Dalam radius trust, setiap masyarakat memiliki 
persediaan modal sosial yang berbeda-beda: seberapa jauh jangkaun moral 
kerjasama, seperti kejujuran, solidaritas, pemenuhan kewajiban dan rasa keadilan. 
Apakah modal sosial bersifat eksklusif (hanya berlaku untuk keluarga atau 
kelompoknya), atau bersifat inklusif (berlaku bagi kelompok lain yang lebih luas) juga 
berbeda antara satu masyarakat dengan masyarakat lainnya (Babaei, 2012).  
Sedikitnya ada dua kontribusi utama modal sosial terhadap pembangunan, yakni 
fungsi ekonomi dan politik. Secara ekonomi, kata Fukuyama: “the economic function of 
social capital is to reduce the transaction costs associated with formal coordination mechanisms 
like contracts, hierarchies, bureaucratic rules, social obligations, and the like.” (Fukuyama, 
1995), yang disebut oleh Lester Thurow sebagai “kapitalisme komunitarian” (Thurow, 
2000). Secara politik, modal sosial mendorong demokrasi yang diwujudkan dalam 
dinamika civil society yang beroperasi di dalam sikap saling percaya antar sesama 
warga, serta antara warga dan negara. Sementara Putnam yang berhasil 
mempopulerkan tentang modal sosial ini mengatakan “features of social organization, 
such as networks, norms, and trust, that facilitate coordination and co-operation for mutual 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
4 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

benefit,” ciri-ciri organisasi sosial, seperti jaringan, norma-norma, dan kepercayaan 
yang memudahkan koordinasi dan kerjasama untuk mendapatkan manfaat bersama, 
sebagai kemampuan warga untuk mengatasi masalah publik dalam iklim demokratis 
(Putnam, 1993). Modal sosial ini sangat menentukan perkembangan demokrasi.  
Sedangkan Pierre Bourdieu dalam “The Forms of Capital” mengemukakan bahwa 
untuk memahami struktur dan cara berfungsinya dunia sosial perlu dibahas modal 
dalam segala bentuknya, bukan hanya modal menurut teori ekonomi (Bourdieu, 
1986). Bentuk-bentuk transaksi dalam teori ekonomi ada yang dianggap sebagai non-
ekonomi (karena tidak dapat secara langsung memaksimalkan keuntungan material), 
padalah sebenarnya dalam setiap transaksi modal ekonomi selalu disertai modal 
immaterial seperti modal budaya dan modal sosial. Bourdieu menjelaskan perbedaan 
antara modal ekonomi, modal budaya dan modal sosial, dan menggambarkan 
bagaimana ketiganya dapat dibedakan dilihat dari tingkat kemudahannya untuk 
dikonversikan. Bagaimanakah dengan kondisi di Indonesia?  

PEMBAHASAN 
1. Tanda-tanda Kepunahan. 

Berbagai kejadian di Indonesia yang menunjukkan kekakuan (rigiditas) 
sebagai indikator penurunan kualitas budaya bangsa. Dari kacamata paradigma baru 
yang holistik, semua kejadian itu saling terkait, tidak bisa dikotak-kotakkan (Capra, 
The Tao of Physics, 1975). Permasalahannya, masih banyak yang menggunakan 
paradigma lama dalam mencoba menyelesaikan soalan, sehingga sepotong-sepotong 
dan tambal-sulam. Salah satu indikator adalah ketimpangan. Baik ketimpangan alam 
lingkungan dan manusia, dimana alam lingkungan disiksa oleh berbagai bentuk 
keserakahan sehingga alam juga menjadi kurang bersahabat karena limbah, polusi, 
kelangkaan air bersih, sampai kepada kejadian kemarahan alam. Belum lagi 
ketimpangan sosial antar umat manusia, dengan berbagai alasan yang bisa muncul di 
permukaan. Namun yang musti disentuh adalah akar fundamental yang bisa 
sekaligus menyelesaikan masalah secara terintegrasi, dan perlu keberanian untuk 
membongkar “makna” yang sudah mendekam lama dalam benak kita.  

Penurunan kualitas budaya ditandai oleh rigiditas (kekakuan), apakah bentuk 
teknologinya, bentuk gagasan yang berkembang, serta bentuk organisasi sosial yang 
kaku dan semakin sulit merespon perubahan jaman. Kehilangan fleksibilitas ini 
dibarengi dengan kehilangan keharmonisan, mengarah kepada perpecahan sosial 
dengan neka alasan yang muncul (Tan, 2020); (Azra, 2017). Kelompok dominan yang 
memaksakan paradigma lama akan secara perlahan mengalami disintegrasi dibarengi 
dengan kemunculan berbagai pandangan kreatif sejumlah kalangan yang mampu 
menerobos jaman baru, tuntutan baru dengan originalitas dan kepercayaan diri yang 
semakin mengental.  

Negara kita, saat ini, sedang rusak berat. Tetapi kalau kita teliti, kerusakan 
negara ini sama sekali bukan pada rakyatnya. Petani pukul 5 pagi sudah  di sawah,  
Nelayan pukul 5 pagi sudah ditengah laut, Pedagang kaki lima terus kucing kucingan 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
5 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

dengan petugas Tibum. Mereka terus berimprovisasi untuk tetap bertahan hidup. 
Mental mereka tahan banting. Apanya yang rusak? Yang bukan haknya tidak diambil. 
Sesungguhnya kerusakan negara ini hanya di elit nya. Anehnya rakyat yang baik, 
LSM yang suaranya keras mengkritik pemerintah, kalau mereka sempat jadi elit kok 
berubah jadi rusak. Karena sistemnya yang rusak (Kadi, Mengutamakan Rakyat, 
2008). 

Berbekal keinginan untuk membuktikan thesis mengenai kekuatan  modal 
sosial di masyarakat marjinal Ibukota, ditambah ajaran dari Ustadz Samsuddin 
pimpinan Tareqat Naqsabandiyyah 1  yang berprinsip: ”Kerjakan walau satu ayat, 
sebelum membaca dan memahami ayat berikutnya karena ayat-ayat Alquran adalah tuntunan 
perilaku bukan hafalan”, maka penulis bergabung dengan sejumlah pejuang 
kemanusiaan dari aneka latar belakang. Ada Sandyawan Sumardi, Jaya Suprana, dkk.  
Ternyata magnet alam mempertemukan dalam ruang bathin, ruang jiwa, dialog 
kekhalifahan. Dahsyat. Ketika sebuah ayat sudah sampai dalam pemahaman bathin, 
maka wajib hukumnya untuk mengabarkan kepada siapapun. Perjalanan relijius 
inilah yang  mendasari gerakan sosial kebudayaan untuk mengajak rakyat agar 
bangsa ini kembali bangkit, setidaknya wajib membela hak-hak yang teraniaya, secara 
kelompok, dan bahkan antar kelompok. Tidak ada cara lain. Praxis ini adalah 
panggilan jiwa, panggilan alam, maka tercipta pertemuan jiwa, pertemuan bathin, 
yang tanpa sekat-sekat duniawi yang selama ini mencabik-cabik dan memisah-
misahkan kita dengan atribut-atribut perbedaan yang sebenarnya tidak penting, 
hanya asesoris, seperti kelompok, agama, partai-partai, pangkat, jabatan, kekayaan 
dan kepentingan sesaat yang selama ini menutupi mata hati, mata bathin atau sering 
disebut Kufur (tertutup hati) (Singgih, 1982).  Sebuah catatan perjalanan tentang 
modal sosial yang sempat penulis rekam dari kejadian di Luar Batang Jakarta Utara, 
sebagai akibat dari kebijakan penguasa tanpa pemahaman antropologi kondisi 
rakyatnya, ternyata masih ada jejak digitalnya di internet, berikut ini2: 

PUING PUING INDONESIA (21 April 2016 oleh Justiani Liem)3 
Hamparan puing puing reruntuhan tembok dan kayu. Sejauh mata 

memandang berserak di kawasan aquarium pasar ikan yang digusur. Laki 
perempuan dan anak-anak masih bertahan diatas puing puing reruntuhan dengan 
tenda beratap plastik sedang sebagian lagi berada diatas perahu-perahu yang berjajar 
bersandar disepanjang hilir sungai disebelah jembatan. Sebagian lagi berteduh di 
emperan mesjid luar batang.  

 
1 Disampaikan secara lisan di Bandung, 19 Agustus 2020 dalam seminar “Integrasi Agama dan Adat untuk NKRI 
Damai”.  
2 Kutipan ini karya penulis ketika dimintai tolong oleh Jaya Suprana untuk bergabung dalam membantu memberikan 
dukungan moril dan material untuk masyarakat tergusur di Luar Batang, dan tulisan ini sempat viral di media sosial. 
Namun karya ini belum pernah dijadikan bagian dari materi telaah dalam jurnal manapun. 
3 Catatan: Masyarakat Nelayan Luar Batang ada kontrak sosial tertulis dengan Calon Presiden Joko Widodo saat 
kampanye untuk sertifikasi rumah tinggal mereka, karena pembayaran sesuai perintah Presiden Soeharto sudah lunas, 
namun sampai kini belum pegang bukti kepemilikan. Namun, Gubernur Ahok yang memimpin karena Jokowi nyapres, 
tiba-tiba di suatu subuh, mengerahkan satpol PP, TNI dan POLRI untuk memporak-porandakan pemukiman tersebut. 
 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
6 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

Haji Andi Hasyim yang dituakan disitu adalah sesepuh sekaligus pemimpin 
yang tanpa melalui pemilu semua masyarakat disitu mengakuinya. Walau tidak 
tertulis selembarpun atau tanpa Surat Keputusan apapun. Proses alamiah 
memberinya posisi itu. Selain sudah turun temurun lahir dan tinggal disitu, sudah 
banyak cerita yang dialaminya. Pada masa mudanya dia ngajak teman-teman sebaya 
bikin klub sepakbola.  Dia berhasil melerai pertikaian Ucok anak Medan dengan 
Sarkowi orang Madura karena rebutan Maidah cewek asal Brebes.  

Dia pernah bertinju ngalahin Jove preman Ambon yang malak warung-
warung akhirnya malah jadi pelatih klub sepakbola kampung.  Dia ngajari orang-
orang memperbaiki perahu. Dia juga yang membopong Cik Akiok ke klinik saat mau 
melahirkan ketika pagi itu dia sedang jalan ke mesjid, mendengar tangis rintihan, dia 
urung mengumandangkan azan subuh, sebab Koh Ahiong suami Cik Akiok sedang 
ngurus mamanya yang sakit di Singkawang. Cecep asal Tasikmalaya yang setiap 
Senin dan Kamis keliling kampung berdagang perabotan dapur memanggilnya Uwak 
Hasyim sebab Cecep ngajari Haji Hasyim berbahasa Sunda buat persiapan lamaran 
ke calon Besan atas permintaan putra pertamanya yang sebentar lagi akan menikah 
sama Euis.  

Pak Satrio priyayi Solo tukang jahit di samping mesjid sama sama hobi nonton 
ILC (Indonesia Lawyers Club) di TVOne. Tak heran kalau yang diobrolin selalu 
sekitar politik dan sesekali terdengar Pak Satrio (terlalu sering) membanggakan 
karyanya sebagai Wong Solo yang bisa mengajak JKW mampir blusukan naik perahu 
menyusur Jakarta Utara, dan akhirnya tanda tangan kontrak politik supaya kawasan 
kumuh ini bisa dibangun tanpa menggusur dan negara menerbitkan SHM atas 
rumah-rumah bikinan Bang Ali Sadikin yang sudah mereka cicil lunas namun belum 
dikasih sertifikat. 

Kodir bersama Lastri asal Madiun pemilik warung pecel, yang pernah 
dipinjami modal sama Koh Ahiong pertama kali datang kesitu bingung mau kerja apa 
setelah di PHK dari pabrik tekstil, punya cerita lain tentang Pak Hasyim dengan 
Parmi, isteri mudanya yang awalnya dimodalin buka salon di ujung gang, karena 
sama-sama asal jatim. 

Itulah secuil contoh proses alamiah sejarah “Menjadikan Indonesia", 
meminjam istilahnya Ben Anderson Cornell University, secara bottom-up, suatu 
spontanitas komunal sebagai moyenne de defense (modus survival secara komunal) 
menghadapi kemiskinan struktural di kota yang sedang membangun peradaban 
modern.  Tidak dibuat-buat dengan program APBN. Tidak dibikin-bikin dengan 
Teori-teori Ilmu Sosial Politik apapun.  

Tiba-tiba di suatu subuh. Semua cerita diatas sirna dalam sekejap. Dua minggu 
lalu. Pasukan satpol PP, Polisi dan Tentara bayaran Gubernur Ahok menggerebek 
secara mendadak dan menyeret keluar penghuni rumah-rumah dengan paksa dan 
tinggallah PUING-PUING tembok kayu berserak serak sejauh mata memandang. 

Demi UANG. Terjadi PUING-PUING pemusnahan Indonesia. Penghancuran 
siklus rantai kehidupan yang saling menopang begotong-royong dalam suka duka 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
7 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

dan dinamika yang berhasil melebur etnis suku dan agama menjadi suatu 
kebersamaan dan kedamaian dalam kesulitan ekonomi yang semakin melilit. Sebuah 
gereja/mesjid tanpa dinding. Bangunan sosial Indonesia yang gotong-royong dalam 
keterpinggiran proses modernisasi. 

Pak Haji Hasyim keturunan Bugis itu saya kenal waktu sama-sama tiap hari 
Kamis bersama ratusan warga menggugat ke PTUN. Saya juga bersama puluhan 
warga pemilik apartemen Grha Cempaka Mas4 yang juga menggugat ke PTUN. Saya 
tinggal di rusun itu sejak tahun 2000. Awalnya Tidak kenal tetangga. Tidak kenal 
dengan Jansen Sitindaon yang ternyata satu lantai dengan unit saya. Tidak kenal 
dengan Jemmy Wollah yang sering main catur di selasar rukan. Tidak kenal dengan 
Jeni, Dian, Dewi, Maureen, Suresh, Amjad, Aboen, Johannis, Cindy, Ricky, Irwan, 
Mustad, Tevi, Tazar, dan ratusan nama-nama lainnya. 

Demi UANG. Tiga tahun warga pemilik penghuni rusun Grha Cempaka Mas 
didzalimi oleh PT Duta Pertiwi Tbk dengan segala cara. Sejumlah warga dipukul dan 
ditangkap polisi, karena mempertahankan hak kami sendiri yang dikangkangi oleh 
PT Duta Pertiwi Tbk yang kejahatannya dilindungi pejabat kelas tinggi. Sejumlah 
warga yang tidak tunduk dinaikkan mobil tahanan dan dijadikan tersangka. State-
terrorism dan capital violence. Selain saya sendiri, salah satunya Charly Sianturi 
Arsitek lulusan Malang yang jadi buron selama 2 tahun sehingga banyak sembunyi 
sampai bisnisnya hancur dan isterinya berhenti bekerja. Charly sekarang jadi adik 
saya. Cekatan beberes bikin tali jemuran dan ledeng bocor. Suka bakarin ikan hasil 
mancingnya. Tidak kalah seru ceritanya dengan komunitas Luar Batang.  

Tidak hanya saya yang bersyukur atas pendzaliman 3 tahun ini. Pak Chan 
suami Bu Dewi pemilik juga di Grha Cempaka Mas bilang: "Saya tadi ditawari beli 
apartemen. Saya bilang mau beli asal developernya PT Duta Pertiwi Tbk supaya saya 
dapat ratusan saudara dari berbagai latar belakang etnis suku dan agama".  

Saya kasihan sama Ahok, seorang Gubernur yang tidak paham makna 
Menjadikan Indonesia. Mungkin Ahok tidak belajar Antropologi. Kebanggaan Pak 
Satrio atas selembar Kontrak Politik yang ditandatangani Jokowi diperbesar dibingkai 
dipasang di dinding diatas mesin jahitnya, mendadak menghancurkan hatinya, 
mengoyak rasa malunya, dadanya marah membara, namun lantaran dia kenal siapa 
Jokowi dia lantas menghibur diri, bilang: "Sabar ya... Kawan saya, Jokowi, sedang 
sangat berduka ibarat isi lagunya Madona ............DONT CRY FOR ME INDONESIA". 
Kok sulit ya mencari pembantu presiden yang bisa memahami makna NAWACITA 
dan REVOLUSI MENTAL. Bagaimana kalau Pak Satrio saja.  

2. Agama Modal Sosial 

 
4 Perjuangan warga GCM (Grha Cempaka Mas) yang lokasinya hanya 4Km dari istana namun hukum tidak tegak. 
Apartemen 1049 unit yang dimiliki sekitar 800 warga yang tergabung dalam wadah P3SRS (Perhimpunan Pemilik 
Penghuni Satuan Rumah Susun) didzalimi oleh PT Duta Pertiwi Tbk selaku ex Pengembang yang berubah peran 
menjadi Badan Pengelola. Lihat kronologis perjuangan warga di ghttp://grhacempakamas.com – Dari Warga Oleh 
Warga Untuk Warga 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
8 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

Ternyata benar, modal sosial yang menjadikan Indonesia itu kuat adanya, 
namun disayangkan justru, dalam hal komunitas Luar Batang, “state terrorism” dan 
“capital violence” memusnahkannya dalam sekejap (Kadi, 2008). Dalam puing-puing 
Luar Batang, penulis melihat spontanitas masyarakat tergusur yang hanya bisa 
berdoa dan memohon belas kasihan kepada Yang Maha Kuasa menurut agama dan 
kepercayaan masing-masing. Betul, “Religion is the last resort”. Kompak sekali mereka, 
tak pandang apa agamanya. Penulis tidak bisa membayangkan seandainya tidak ada 
agama, kemana dan bagaimana mereka akan melarikan diri. Maka, tak heran kalau 
Nietszche dalam Hayon bilang begini: “…….Dalam Die Fröliche Wissenchaft, nomor 
125, Friedrich Nietszche menggambarkan seorang gila yang berlarian di tengah pasar 
(Hayon, 2019). Di tangannya, sebuah lantera bernyala. Dengan tatapan penuh 
kegusaran, beberapa kali ia berteriak, ‘Aku mencari Allah!’ Orang-orang di pasar 
menertawakannya tetapi ia malah melompat ke tengah mereka sambil berteriak, ‘Ke 
manakah Allah? Aku memberitahu kalian. Kita sudah membunuhnya―kalian dan aku. Kita 
semua pembunuh. Tetapi bagaimana kita melakukan ini? Allah sudah mati… Dan kita telah 
membunuhnya’ (Kaufmann, 1966).   Dari pemandangan yang terjadi di gereja tanpa 
dinding (baca: modal sosial) di Luar Batang didapatkan pemahaman membunuh 
“Tuhan” ketika manusia beragama melakukan tindakan yang melukai rasa 
ketuhanan manusia lainnya dan pada saat yang sama mereka juga memohon 
pertolongan kepada Tuhan yang sama.  Baik bagi yang melukai maupun yang dilukai 
rasa ketuhanannya itu.  Ternyata ungkapan satire Nietszche ini justru dipertontonkan 
dalam bentuk paling ekstrim di depan mata kita. Kasus Luar Batang hanya salah satu 
dari sekian banyak peristiwa sejenis di Indonesia kita tercinta (Kadi, 2008).  Adalah 
Voltaire dalam Hayon yang menggugat bahwa agama itu hendaknya sesederhana 
mungkin: “Bukankah agama yang banyak mengajarkan moralitas dan sangat sedikit dogma? 
Yang condong untuk membuat manusia mejadi adil dan tidak membuat mereka bodoh? Yang 
tidak memerintahkan orang untuk meyakini sesuatu yang mustahil, bertentangan, merusak 
nilai-nilai ketuhanan, dan berbahaya bagi umat manusia, dan yang tidak mengancam dengan 
hukuman neraka kepada siapa saja yang memiliki akal sehat? Agama yang tidak menegakkan 
ajarannya melalui pemaksaan. Yang hanya mengajarkan pengabdian kepada satu ilah, kepada 
keadilan, toleransi dan kemanusiaan?” (Hayon, 2019); (Voltaire, 1972). Dan penulis 
tambahkan lagi, agama seharusnya no-nonsense, maksudnya pemahaman itu wajib 
untuk diwujudkan dalam perilaku kehidupan sehari-hari. Tanpa itu adalah nonsense 
alias membunuh Tuhan karena Tuhan tidak hadir dalam tata kehidupan. 

Sepakat dengan Ludwig Feuerbach yang memahami bahwa agama harus 
mencerahkan manusia tentang hakekat agama yang sebenarnya, karena menurut 
Feuerbach, agama hanyalah proyeksi artifisial yang lahir dari protes dan ekspektasi 
manusia akan kondisi dunia yang memprihatinkan (Feuerbach, 1967); (Hayon, 2019). 
Itu sebabnya mengapa orang miskin tetap melarat meski ia beragama, sebab percaya 
pada pengharapan dan pertolongan dari semua hal baik (yang sebelumnya dia 
wujudkan dalam sosok Tuhan), lalu menunggu Juruselamat datang. Tanpa pernah 
berpikir perjuangan dengan caranya sendiri (Fikri, 2021). Hal mana diperjelas oleh 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
9 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

Karl Marx bahwa masalahnya bukan pada agama namun pada ketidakadilan di 
dunia, hanya agama membuat masalah jadi lebih parah dengan adanya harapan surga 
(Suseno, 2006). Sebenarnya itu adalah sebuah satire yaitu dimana peran agama itu? 
Bukankah seharusnya hal sebaliknya yang musti terjadi, yaitu agama bisa 
membebaskan manusia dari keadaan ketidakadilan yang menimpanya.  Voltaire 
bukanlah menolak gagasan tentang Tuhan, melainkan konsepsi Tuhan kaum 
ortodoks yang kejam, yang mengancam manusia dengan api neraka (Voltaire, 1972), 
penulis memperjelasnya dengan keadaan paradoksial dimana kehidupan Pak Satrio 
dkk di Luar Batang sudah jelas sedang berada dalam “neraka”, akibat matinya 
“Tuhan” di hati pemimpinnya.  

3. Agama Sebagai Simbol 
Apa sebenarnya motivasi orang menganut agama dan ikut ritual atau tradisi 

keagamaan? Durkheim menjelaskan setidaknya ada tiga (3) perspektif sosiologi 
agama sbb: 

Pertama. Sebagai simbolisasi sakralitas yang dibutuhkan manusia, yaitu jalan 
menuju Sang Maha yang daya-Nya jauh melampaui manusia, ketika manusia berada 
dalam situasi batas ambang kemampuan diri, ketika manusia membutuhkan sesuatu 
di luar dirinya (beyond), sesuatu yang lebih dan dapat dijadikan “pegangan” (sakral). 
Manusia dimampukan untuk menemukan interpretasi atas pengalaman-pengalaman 
ketidakberdayaan mereka (Durkheim, 2017)  

Kedua. Sebagai simbolisasi moralitas kolektif yang tercapai melalui fakta sosial 
nonmaterial lainnya, seperti kesadaran kolektif (“collective consciousness”) merujuk pada 
struktur umum pengertian, norma, dan kepercayaan bersama dari suatu komunitas. 
Kesadaran kolektif ini bersifat terbuka dan dinamis mengikuti fakta-fakta dalam 
proses sosial. Contohnya praktek ritual keagamaan memunculkan kesadaran bersama 
sebagai satu “komunitas moral” yang didayai oleh rasa-perasaan emosi religius 
(religious emotional), memunculkan solidaritas sebagai satu komunitas dengan 
identitas yang sama (Durkheim, Bentuk-bentuk Dasar Kehidupan Religius, 2017).  

Ketiga, Sebagai simbolisasi janji keselamatan. Keselamatan sebagai upaya 
melampaui pengalaman saat ini, pelenyapan dari penderitaan, pencapaian sesuatu 
yang diidealkan. Lingkup keselamatan itu bukan hanya Kesehatan atau kepuasan 
kebutuhan fisik, tetapi sesuatu yang ideal di mana kebaikan menang atas kejahatan: 
singkatnya, lingkup keadilan dan kebenaran.  Singkatnya, keselamatan adalah tujuan 
yang memperhitungkan, di dalam dan untuk individu, bahwa satu-satunya cara 
untuk dapat menarik dirinya keluar dari dirinya sendiri, satu-satunya cara untuk 
bangkit di atas kondisinya saat ini, sebagai makhluk yang membutuhkan, adalah 
dengan hidup sebagai makhluk sosial (Durkheim, 2017).   

Para penganut agama membutuhkan simbol dalam ritual keagamaan untuk 
membawa pesan dalam komunitasnya. Sebuah simbol merupakan suatu bentuk 
komunikasi yang efektif. Pada dasarnya, agama merupakan sebuah pemahaman 
transendental yang kadang misterius (sakral), maka simbol-simbol dalam agama 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
10 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

menjadi sarana “intermediary” atau “signal” yang dapat mengkomunikasikan pesan 
bagi para penganutnya (Sugiono, 2018). Dalam “Symbolism and Belief”, Edwyn Bevan 
menerangkan bahwa simbol mempersatukan suatu sistem manusia seperti misalnya 
pengalaman manusia (Bevan, 1938). Simbol dapat berupa kata, bahasa, tindakan, 
benda, makna dll. Simbol dapat menghubungkan usaha pencarian manusia dengan 
realitas yang lebih besar, bahkan yang tertinggi (terakhir) (Dillistone, 2002). Sering, 
simbol agama yang satu bertentangan dengan simbol agama yang lain. Umat Katolik 
menggunakan simbol anggur untuk melambangkan darah Kristus dalam perjamuan, 
sementara Islam mengharamkan anggur sebagai minuman keras. Babi diharamkan di 
Islam sementara Sapi diharamkan untuk dikonsumsi pada agama Hindu, dll (Harris, 
1974).  

Semua agama menggunakan simbol untuk memberikan identitas dan 
solidaritas bagi para anggotanya. Beberapa contoh yang dapat diberikan misalnya 
orang Muslim menggunakan simbol bulan sabit dan bintang, orang Yahudi 
menggunakan simbol Bintang Daud, dan orang Kristen menggunakan simbol Salib. 
Bagi para anggotanya, ini bukan sekadar simbol biasa, melainkan sebuah lambang 
suci yang memunculkan rasa kagum dan hormat. Menurut Durkheim, suatu benda 
atau simbol menjadi suci bukan karena kandungan intrinsik dalam benda tersebut, 
melainkan berdasarkan konvensi dari  komunitas, alias kesuciannya terjadi ketika 
komunitas menganggap benda tersebut suci (Durkheim, Bentuk-bentuk Dasar 
Kehidupan Religius, 2017). Sejalan dengan Paul Ricoeur5 yang menyatakan simbol 
dapat ditangkap dan dipahami maknanya melalui interpretasi (hermeneutik), maka 
jebakan simbol yang berhenti pada pemahaman statis yang dibakukan menjadi bisa 
menyesatkan.   

Melalui buku “Agama dalam Perspektif Sosiologi”, Bernard Raho menyatakan 
bahwa menumbuhkan rasa solidaritas dalam suatu komunitas bisa sangat efektif dan 
efisien ketika dilakukan dengan menggunakan simbol-simbol sebagai identitas 
kelompok, apalagi simbol itu memiliki kisah yang mengikat memori para anggota 
komunitas tersebut (Raho, 2013).  Simbol dan tradisi suatu agama bukanlah sesuatu 
yang wajib dimutlakkan, sebab ada banyak jalan menuju Hyang Maha. Ritual itu 
sendiri hanya simbol keagamaan yang membantu mempersatukan orang ke dalam 
suatu komunitas moral, maka jangan sampai hakekat ketuhanan tergantikan oleh 
simbol (tradisi/praktik/ritual) keagamaan. Simbol dan tradisi hanyalah upaya untuk 
memudahkan pemahaman. Namun disini sering timbul soalan, ketika pemaknaan 
berhenti pada simbol. Hal ini melahirkan sikap fundamentalisme dan radikalisme 
(Sugiono, 2018). 

Sakralitas, Moralitas Kolektif dan Keselamatan  sebagai simbol yang diusung oleh 
agama, sesungguhnya dinamis, karena berupa sosialisasi individu dalam lingkup 
cita-cita, yakni cara individu menghubungkan langsung kepada hal yang dapat 
diberikan oleh masyarakat kepadanya melalui jalan transendensi (Waskito, 2020). 
Tetapi transendensi dalam arti bukan ide abstrak (dihipostasi dalam sosok 

 
5 Ricoeur, Paul. The Symbolism of Evil, Trans. Emerson Buchanan. (Boston USA: Beacon Press, 1986),18 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
11 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

ketuhanan), melainkan transendensi yang dihayati dan melahirkan tindakan, akses 
ke jenis tindakan di mana individu merasa "lebih kuat". Namun, augmentasi menjadi 
bahaya jika tujuan keselamatan dibekukan menjadi postulat citra tetap dari 
masyarakat ideal - masyarakat yang memaksakan diri melawan masyarakat nyata 
(Sapulette, 2019). Karena tugas agama hanya dapat memperkenalkan janji 
keselamatan dalam bentuk kerja internal idealisasi - dalam masyarakat nyata - yang 
faktanya jauh berbeda. Ketika tugas itu diinterupsi dan menjadi dogmatisme religius 
di mana realitas disangkal, di mana "masyarakat sejati" - seperti yang dalilkan oleh 
agama itu sendiri - dicap melawan realitas, maka efek agama berbalik melawan 
masyarakat (Marks, 1974). Masyarakat membiarkan dirinya ditembus oleh kekuatan-
kekuatan berlawanan yang menjadi kekerasan murni, ketidaktahuan akan makna 
keadilan (Latuconsina & Iqbal, 2019). Dalam kondisi demikian, yang sakral tidak lagi 
memicu tindakan lebih baik; iman tidak lagi bekerja untuk mengidealkan tindakan; 
dan masyarakat tidak bergerak menuju kondisi yang lebih adil. Alih-alih, yang kita 
saksikan adalah sakralisasi kekuatan-yang-menjadi, iman-yang-dogmatis dipaksakan 
terhadap kebebasan pikiran, dan komunitas eksklusif yang membatu lantas melawan 
mereka yang ditetapkannya sebagai orang kafir (Durkheim, Bentuk-bentuk Dasar 
Kehidupan Religius, 2017).  

Berkaitan dengan pemahaman atas simbol-simbol yang dalam perjalanan 
dinamika manusia dan masyarakatnya berakibat pada pemaknaan yang “membunuh 
Tuhan” dalam artian mengkerdilkan, mengendalikan, meniadakan itu, Nietzsche 
memproklamasikan “kematian Allah” sebagai bentuk kritikannya terhadap kondisi 
kultural masyarakat yang terjebak paradoks berpikir, di satu sisi mengutamakan 
rasionalitas dan disisi lain dokmatisme irasional dari agama (Hayon, 2019). Maka, 
Rene Decartes berusaha membalikkan pandangan dari teosentrisme (bertitik tolak 
pada Tuhan/kosmos) menjadi antoposentrisme (manusia sebagai titik tolak) melalui 
adagiumnya: cogito ergo sum (Descartes, 2019). Itulah masa di mana muncul ilmu-ilmu 
modern dan penemuan dunia baru yang menegaskan bahwa manusia semakin 
mandiri, ada kepercayaan akan kemampuan manusia (humanisme dan renaissance) 
(Suseno, 2006). 

Namun sebagaimana disinyalir oleh Fritjoff Capra bahwa para Sufi 
memahami akar-akar “TAO” tetapi tidak ranting rantingnya, para Fisikawan 
memahami ranting rantingnya namun bukan akar-akarnya, akibatnya dalam teori 
komunikasi, sering terjadi adalah “anthropomorphism mind trap fallacy”, yakni konsep 
Tuhan yang cenderung anthropomorfis dalam syiar agama (Capra, The Tao of 
Physics, 1975); (Rambe, 2019) . Tuhan bersifat dan berperilaku seperti 
manusia  seperti  senang, marah, cemburu, dsb. Tuhan dengan konsep sebagai 
personal atau sosok raksasa di atas langit, yang bebas melakukan apa saja terhadap 
manusia seperti menguji, memerintah, melarang, menghukum, atau memberi 
hadiah, dan sebagainya layaknya perilaku manusia (Kadi, 2022).  

Berbeda dengan Spiritualitas Jawa dan Masyarakat Adat di Nuswantara yang 
menggambarkan Tuhan dengan konsep yang lebih bersifat abstrak dan universal, 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
12 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

daripada konsep tentang Tuhan sebagai sosok (Woodward R, 1999). Akibatnya tidak 
ada istilah menyenangkan Tuhan, bekerja untuk Tuhan karena sudah diselamatkan, 
memperjuangkan Tuhan, membela Tuhan, ataupun berperang atas nama Tuhan, 
karena Tuhan dipahami sebagai Sumber, Dasar dan Tujuan dari segala sesuatu dalam 
proses kehidupan, the power of life itself (Sangkan Paraning Hurip), Sang Asal Usul 
Kejadian (Sangkan Paraning Dumadi), lalu bagaimana menyatunya Adi-inderawi 
dan Adi-kodrati (Zoetmulder, 1990). 

4. Agama Budi Luhur: Menyatukan Cermin Pecah 
Dewasa ini berkembang pesat berbagai penelitian dan pemahaman yang 

berusaha mempertemukan sains teknologi, filsafat dengan teologi menuju suatu titik 
temu yang integral (Abdullah, 2020). Ian G. Barbour menyebutnya dengan Teologi 
Integrasi atau Teologi Proses yang mencoba meredefinisi pemahaman teologi tentang 
Kedirian Manusia (istilah ketimbang Kodrat Manusia) dari “The Selfness of Being” 
menjadi “The Selfness of Becoming” karena sejak dari Firman lalu disepakati melalui 
pembuahan sel telur oleh sperma, satu sel ini berkembang bersama proses alam 
semesta menjadi manusia yang berkesadaran (manusia berkehendak bebas) atas 
karunia Allah Bapa. Kalau dalam Islam, istilahnya “Amien Ya Rabil Alamin” 
(Terwujudlah kehendakMu Ya Tuhan Semesta Alam) (Liem, 2022).  Teologi Proses 
menawarkan sebuah jalan tengah antara kemahakuasaan (omnipotence) Allah dan 
ketidakberdayaan (impotence) Allah, lalu merumuskan kembali kekuatan Ilahi lebih 
sebagai pemberdayaan daripada sebagai penguasaan yang menaklukkan. 

Keberhasilan teologi integrasi sangat ditentukan oleh pemilihan terminologi 
dalam komunikasi (syiar agama) yang berlandaskan kepada hermeneutika (tafsir) 
kebhinekaan sebagai faktor utama, karena bisa berakibat pada pola interaksi yang 
tercipta, apakah menghargai dan hidup harmonis selaras dengan kepercayaan dan 
keyakinan lain, atau sebaliknya. 

Agama Budi Luhur (sering dipakai untuk menyebut spiritualitas Jawa dan 
Nuswantara) menganggap semua itu berasal dari The Source, The Ultimate Super 
Being (Purwadi, 2006). Ini model kesalehan tradisi spiritual dan intelektual yang 
dinamis dan kreatif, sehingga tidak perlu ada persaingan untuk menunjukkan atau 
berebut mengenai Tuhan milik siapa yang lebih benar (Waskito, 2020). Semuanya 
adalah berasal dan akan kembali kepada Hyang Maha, tanpa ada pembedaan dan 
diskriminasi sedikitpun (Woodward R, 1999). 

Agama Budi Luhur juga tidak pernah mengenal misionari, yaitu upaya 
ekspansi ataupun perekrutan massa, juga tidak pernah bicara tentang dominasi untuk 
menguasai dan mengatur seluruh dunia ke dalam satu sistem yang seragam, 
menghargai keragaman dan perbedaan sebagai kehendak alam, maka upayanya 
sekedar berusaha membangkitkan kesadaran manusia semata (Besant, 1999). 
Bahwa  dengan kesadaran itu manusia akan bisa mengatur dirinya sendiri dengan 
lebih bijak.  Spiritualitas Nuswantara tidak menciptakan doktrin yang kaku, karena 
menyadari bahwa pengertian manusia akan terus berkembang dan berubah sesuai 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
13 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

dengan perkembangan tingkat kesadarannya seiring dengan perjalanan hidupnya 
(Lestari, 2018).  

Spiritualitas Nuswantara mengikuti sistem alam semesta, sehingga tidak perlu 
menciptakan sistem dan lembaga yang bisa menjadi penjara baru bagi manusia 
(Besant, 1999). Termasuk tidak menciptakan dokumentasi yang mati dan kaku, 
karena menyadari bahwa kitab yang sejati letaknya ada dalam hati nurani dan 
sanubari manusia yang terdalam, karena di situlah manusia akan bisa memahami 
"Tuhan" yang sejati, dan bukan Tuhan yang sekedar "berhala mental", juga tidak 
menciptakan teror, ketakutan, dan ancaman, serta tidak menciptakan perbudakan 
terhadap manusia dengan ancaman dan rasa takut, yang ada hanya welas asih 
terhadap semua ciptaanNya, sesuai sifat dan hakikat Tuhan yang sejati. Sangat 
sederhana (Sugiono, 2018). 

Ki Pudjo Wardojo selalu mengajarkan “Mari Menalar Tuhan” karena agama 
itu hanya untuk orang berakal, sebagaimana tertuang dalam Al Quran Ali Imran Ayat 
190-191 (Liem et al., 2008). Tujuan dari menalar Tuhan bukan untuk 
membuktikan Tuhan itu ada atau tidak, tetapi lebih mempertanggungjawabkan iman 
secara rasional (Suseno, 2006). Untuk merangkum ajaran-ajaran Allah yang satu, 
setiap insan harus mengimani yang Ghaib (sakral) sesuai kehendak Allah yakni 
“Anna Muhammad”, dalam syahadah, yaitu “sesungguhnya perbuatan terpuji” atau 
artinya menyembah dan mencegah perbuatan keji dan munkar ini disebut dengan 
“Af’al Allah”. Bukan terjebak pada makna harfiah “sosok” Muhammad (Ahmad Bin 
Abdullah).  

Jadi kata “Islam” yang berarti tunduk patuh, harus konsisten dengan ikrarnya 
sendiri, yaitu takbiratul ikhram, yang artinya setiap anak manusia berjanji 
mengikrarkan diri untuk menyerahkan sesungguhnya sholat amal ibadah hidup dan 
mati hanya kepada Allah (Al Quran Annisa ayat 103) (Robiansyah, 2018). Sholat disini 
berarti perilaku bukan hanya ritual. Perilaku terpuji itu harus dituntun oleh 
Rohulkudus atau Al-quran yang telah ditiupkan kedalam dada manusia. Kalau 
semua berani merevolusi diri, mulai memperbaiki kelancangan sumpahnya sendiri, 
konsisten betul-betul, tidak mungkin agama saling menuding ini kafir, ini aliran sesat, 
dll. Karena iman itu letaknya di perbuatan, di perilaku (Panggabean, 2019). 
Sebagaimana dalam Yakobus 2 ayat 14-26 bahwa “Iman tanpa perbuatan pada 
hakikatnya mati”. Bahkan diperjelas dalam Injil 1 Yohanes 3 ayat 16-18 yang berbunyi: 
“Demikianlah kita ketahui kasih Kristus, yaitu bahwa Ia telah menyerahkan nyawa Nya untuk 
kita; jadi kitapun wajib menyerahkan nyawa kita untuk saudara-saudara kita. Barangsiapa 
mempunyai harta  duniawi dan melihat saudaranya menderita kekurangan tetapi menutup 
pintu hatinya terhadap saudara-saudaranya itu, bagaimanakah kasih Allah dapat tetap 
didalam dirinya. Anak-anakku, marilah kita mengasihi bukan dengan perkataan atau dengan 
lidah, tetapi dengan perbuatan dan dalam kebenaran”. 

Ki Pudjo Wardojo menyampaikan ayat yang isinya sama di Al-Quran, Injil, 
Vedha, yang semua di luar kepala (Liem et al., 2008). Agama itu adalah perilaku. Titik. 
Dalam kerangka agama perilaku itu, manusia adalah cermin Ilahi (imago dei), sang 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
14 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

khalifah, wakil Allah di bumi, Anak Bapa sebagai manusia merdeka dengan 
kehendak bebas (Amfotis, 2020); (Suseno, 2006).  Misalnya, ajaran Yesus tentang 
contoh mukjijat yang membuat orang buta dapat melihat, bisa menghidupkan orang 
mati, itu artinya bagaimana orang yang buta mata hatinya, bisa melihat kembali 
keindahan karena kasih sayang. Orang yang mati jiwanya karena kebekuan dan 
berbagai keduniawian akan bangkit kembali dalam hidup yang penuh kebahagiaan, 
dalam Al- Quran Surat 109 Al-Kaafiruun ayat 1-6 dikatakan bahwa: “Katakanlah hai 
orang-orang kafir, Aku tidak menyembah apa yang kamu sembah. Dan kamu bukan 
penyembah apa yang aku sembah, dan aku bukan menyembah apa yang kamu sembah, dan 
kamu bukan penyembah apa yang aku sembah. Bagi kamu agama kamu dan bagiku agamaku”.  
Sesungguhnya ini justru menyerukan persamaan dalam paham keilahian dan bukan 
sebaliknya, dimana agama satu sama lain saling bermusuhan.  Menyembah berhala 
dalam semua agama itu artinya menyembah kebendaan, kekayaan, pangkat, derajat, 
minta puja-puji dan sanjungan, arogansi, dan lain-lain hal duniawi, sedangkan yang 
benar-benar menyembah Allah SWT semata, melakukan segala sesuatu hanya untuk 
Allah SWT semata,  bahkan bukan untuk surga-neraka, hanya untuk mendapat 
tempat disisiNya. Disitulah letak keindahan hidup yang didambakan. Itulah surga 
yang dimaksudkan. Surga di dunia ini, bukan di tempat lain yang mengada-ada 
(Liem et al., 2008). 

Contoh lain soal poligami itu konyol. Surat 4 (An Nisaa’) ayat 3 dikatakan: 
“Kawinilah 2, 3, atau 4 minimal 1 atau budak-budak yang kamu miliki”. Ayat ini tidak 
didahului “Hai laki-laki” (pada ayat pertama Surat An Nisaa malah disebut “Hai 
manusia”) artinya ayat ini adalah untuk manusia tanpa pandang  jenis kelamin dan 
umur. Perintah Tuhan dalam ayat ini juga langsung untuk kawinilah 2, 3, dst...; 
bukan: 1, 2, dst. Artinya, istilah kawin disini sama sekali bukan soal nikah antara laki 
dan perempuan untuk membentuk rumah tangga, namun soal hubungan antara jasad 
manusia yang sifatnya lahiriyah dan unsur bathiniyah. Maka kalau sang Jasad ini 
tidak bisa berlaku adil terhadap sifat-sifat Allah yang Yatim (Tidak punya Bapak dan 
Ibu yaitu Tuhan itu sendiri) dan yang ke ”ibu ”an (perempuan/umi), maka kawinilah 
sekaligus 2 nafsu yaitu Amarah dan Lamawah (marah dan Sabar), 3 Mutmainah 
(kepedulian kepada sesama) atau 4 yaitu ditambah dengan Sofiah (kepedulian akan 
kemajuan peradaban), atau minimal satu yaitu Nur Muhammad (Rohul Kudus), 
“Manungso Sejati” itu sendiri (Kadi, 2008). Sedangkan budak-budak yang kamu suka, 
bermakna budak adalah segala sesutu yang menurut perintah majikan, seperti 
kekayaan, pangkat, jabatan, kepandaian, kecantikan, dan semua asesoris kehidupan 
duniawi yang membuat hidup tenang harus bisa dikendalikan oleh Sang “Manungso 
sejati”, bukan sebaliknya asesoris (budak) mengendalikan majikan (Liem et al., 2008).  

Al-quran surat 2 ayat 41 sama dengan Yesaya 58 yang berbunyi: Mereka 
bertereak-tereak mencari Tuhan tapi tidak mengenal Tuhan, jadi tidak pernah 
ketemu. Walau sampai pakai loudspeaker, sampai pakai lagu dan tangisan, dll (Kadi, 
2022). Ayat Al Mukminun 22 ayat 74 yang bunyinya ”Kenalilah Allah dengan sebenar 
benar kenal”. Surat 22 ayat 77 bunyinya ”Kalau sudah kenal, rukuklah kamu, sujudlah 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
15 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

kamu, sembahlah Tuhanmu dan berbuatlah kebajikan agar kamu mendapat 
kemenangan”. Rukuk itu tingkatkan kepedulianmu. Cari orang-orang yang butuh 
digembirakan, disantuni, disayangi. Sujud itu artinya hayati betul-betul rasa cintamu 
jangan membeda-bedakan warna kulit, latar belakang sosial, apapun perbedaannya. 
Sujud mengandung arti diluar cinta kita harus berperilaku sebagaimana bumi 
berperilaku. Sujud kan menyentuh bumi. Bumi itu diinjak-injak, dikencingi, dipacul, 
dll. tetap menghasilkan yang bermakna untuk manusia (Kadi, 2008). Menyembah itu 
hormat-menghormati. Tidak akan bisa menyembah Allah kalau kita tidak bisa 
menyembah atau menghormati diri sendiri. Menghormati diri sendiri adalah 
melakukan hal-hal yang baik pada diri, bukan yang merusak diri, seperti korupsi, 
serakah, malas dan mengemis, was-was dan takut, sibuk memikirkan citra diri tapi 
lupa esensi, dst (Liem et al., 2008). 

Kebajikan itu mencegah semua jenis perbuatan keji atau mungkar atau sholat 
karena kita sudah terinspirasi oleh isu dagang, mengerjakan ritual dengan paradigma 
dagang, maka sholat menjadi gerakan badan yang ekspresinya hanya jengkang 
jengking, tapi makna sholat, hakekat sholat, mendirikan sholat itu adalah aktualisasi 
kebajikan itu. Jadi bukan sendratari gerakan sholatnya tapi perbuatannya, 
implementasinya. Kalau waktu sembahyang pun kita masih takut kalau pintu kita 
digedor orang nagih hutang. Masih was-was. Bagaimana bisa terjadi kenyataan “agar 
kamu mendapat kemenangan” tadi (Liem et al., 2008).  

Sebagaimana tertulis dalam Injil 1-Yohanes-2 ayat 15-17 yang mengatakan 
bahwa “Janganlah engkau mengasihi dunia dan apa yang ada didalamnya. Jikalau orang 
mengasihi dunia, maka kasih Bapa tidak ada didalam orang itu. Sebab semua yang ada didalam 
dunia, yaitu keinginan daging dan keinginan mata serta keangkuhan hidup, bukanlah berasal 
dari Bapa, melainkan dari dunia. Dan dunia ini sedang lenyap dengan keinginannya, tetapi 
orang yang melakukan kehendak Allah tetap hidup selama-lamanya”.  Atau di Al-Quran 
Surat 16 An-Nahl ayat 96 yang berbunyi: Apa-apa yang yang ada pada kamu akan lenyap 
dan apa-apa yang di sisi Allah adalah kekal. Dan sungguh Kami memberi balasan terhadap 
orang-orang yang sabar akan pahala yang lebih daripada apa yang telah mereka kerjakan 
(Liem et al., 2008). Inilah yang dikerjakan Nabi Ayyub dengan kekayaan dan 
kesengsaraannya, sama-sama atribut duniawi, yang mampu ditanggalkan untuk 
mencapai manusia sejati (Anak Bapa), sang Khalifah (Stevanus & Marbun, 2019). 

SIMPULAN 
Dalam tuntutan jaman, yang menurut Capra (Gumelar, 2016),“machine age” 

bergeser kearah “system age”, ketika masyarakat mekanisnik bergeser menuju 
masyarakat organik, ketika aliran reduksionis diganti oleh aliran holistik, Indonesia 
penuh dengan harapan bisa sebagai ”victor” dalam globalisasi, asal yang dibangun 
adalah Indonesia dimana mesjid tanpa dinding, gereja, vihara, pura, kelenteng tanpa 
dinding. Menembus batas. Menemukan hakikat manusia dan kemanusiaan. 
Memaknai kehidupan dengan kesadaran bahwa Tuhan ingin setiap manusia masuk 
”surga” di dunia ini. Kondisi kini di Indonesia, agama-agama bagai kepingan-



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
16 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

kepingan cermin yang pecah dan berserak seperti ”puzzle”, masing-masing memiliki 
unsur kebenarannya. Mampukah Indonesia menyatukan kembali menjadi sebuah 
cermin yang utuh. Bumi yang rahmatan lil alamin (rahmat untuk semesta alam), atau 
di Budha istilahnya ”Sabe Satha Bavantu Sugi Tata” (agar semua makhluk 
berbahagia), atau di Kristiani, damai di bumi damai di surga. Sebuah kehidupan 
dengan pertemuan unsur-unsur kemanusian menjadi  pancaran dan realitas yang 
menyatukan bangsa Indonesia yang “Toto Tentrem Kerta Raharjo“, menjadi pelopor 
dunia yang damai untuk semesta. Sudah saatnya, agama-agama mencari persamaan 
makna melalui hermeneutika kebhinekaan sebagai landasan hidup ketimbang 
mempertajam perbedaan yang sesungguhnya tidak signifikan namun menjadi 
semakin jauh menyesatkan. 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, M.A. "Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi 

Covid-19". Jurnal Maarif  Vol. 15 No. 1 (2020):11-39. 
https://doi.org/10.47651/mrf.v15i1.75  

Abdullah, M. (2020). Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah 
Pandemi Covid-19. . Jurnal Maarif Vol. 15 No. 1 Tahun 2020. 
https://doi.org/10.47651/mrf.v15i1.75, 11-39. 

Amfotis, D. (2020). Ziarah Manusia dalam Bingkai Iman. Jogjakarta: Pohon Cahaya & 
GAG Kupang. 

Azra, A. (2017). Reformulasi Ajaran Islam: Jihad, Khilafah, dan Terorisme. Bandung: 
Ma'arif Institute dan Mizan. 

Babaei, H. e. (2012). Bonding, Bridging and Linking Social Capital and Empowerment 
Among Squatter Settlements in Tehran Iran. World Applied Sciences Journal 1818-
4952 (17), 119-126. 

Besant, A. (1999). Tujuh Azas Manusia. Penuntun Ajaran Theosopy. Diterjemah oleh 
Hudjud Daryanto. Blitar: Sanggar Teosofi Blitar. 

Bevan, E. (1938). Symbolism and Belief. London: George Allen and Unwin Ltd. 
Bourdieu, P. (1986). The Forms of Capital. In e. John G. Richardson, Handbook of Theory 

and Research for The Sociology of Education (pp. 242-258). Westport, CT: 
Greenwood Press. 

Capra, F. (1975). The Tao of Physics. Boulder USA: Shambhala Publications. 
Capra, F. (1982). The Turning Point. New York, USA: Bantam Books. 
Capra, F. (1989). The Uncommon Wisdom. New York: Bantam Doubleday Dell 

Publishing Group. 
Capra, F. (1997). The Web of Life: A New Scientific Understanding of Living Systems. Dubai: 

Anchor. 
Descartes, R. (2019). The Principle of Philosophy. Singapore: Google Books. 
Dillistone, F. (2002). The Power of Simbols. Yogyakarta: Kanisius. 
Dr. Purwadi, M. H. (2006). Babad Tanah Jawa. Menelusuri Sejarah Kejayaan Kehidupan 

Jawa Kuno. Yogyakarta: Panji Pustaka. 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
17 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

Durkheim, E. (1915). The Elementary Forms of The Religious Life. Diterjemahkan oleh Joseph 
Ward Swain. New York: The Free Press. 

Durkheim, E. (2017). Bentuk-bentuk Dasar Kehidupan Religius. Yogyakarta: IRCiSoD. 
Fathy, R. (2019). Modal Sosial: Konsep, Inklusivitas dan Pemberdayaan Masyarakat. 

Jurnal Pemikiran Sosiologi Volume 6 No. 1, 1-17. 
Feuerbach, L. (1967). Lectures on The Essence of Religion. Trans. Ralph Manheim. Oregon: 

Wipf and Stocks Publisher. 
Fikri, F. (2021, 1 18). Yang Mempengaruhi Marx: Feuerbach dan Alienasi Agama. Retrieved 

from Jurnal Sains & Filsafat IBTimes.ID.: https://ibtimes.id/yang-
mempengaruhi-marx-2-feuerbach-dan-alienasi-agama/ 

Fukuyama, F. (1995). Trust, The Social Virtues, and The Creation of Prosperity. New York: 
Free Press. 

Fukuyama, F. (2007). Trust: Kebajikan Sosial dan Penciptaan Kemakmuran. Yogyakarta: 
Qalam. 

Gumelar, M. S. (2016). Dekonstruksi Pemikiran Mistis Fritjof Capra. In M. S. Gumelar, 
Titik Balik Peradaban (pp. 9-12). Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya. 

Hanifan, L. J. (1916). The Rural School Community Centre. Annals of the American 
Academy of Political and Social Science. 67., 130-138. 

Harris, M. (1974). Cows, Pigs, Wars and Witches: The Riddles of Culture. New York: 
Random House Inc. 

Hayon, H. (2019). Mencari yang pintang, menugur yang terguncang: kumpulan esai tentang 
religiositas, kuasa, dan seni. Ende NTT: Rua Aksara. 

Hayon, H. (2019, Juli 11). PK dan Agama Yang Tersinggung. Retrieved from Jurnal 
Online EKORA NTT: https://ekorantt.com/2019/07/11/pk-dan-agama-yang-
tersinggung/ 

Huntington, S. P. (1996). The Clash of Civilization and The Remaking of World Order. 
United States of America: Simon & Schuster. 

Huntington, S. P. (1998). Benturan Antar Peradaban dan Masa Depan Politik Dunia. 
Yogyakarta: Penerbit Qalam. 

Kadi, S. (2008). Mengutamakan Rakyat. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 
Kadi, S. (2022). Restorasi Keluarga Modern. Musawa Vol 21 No 2 Tahun 2022 

https://doi.org/10.14421/musawa.2022.2102.109-122, 109-122. 
Kaufmann, W. (1966). Beyond Good and Evil . New York USA: Vintage Books. 
Latuconsina, A., & Iqbal, M. (2019). Ruang Publik Pendidikan sebagai Relasi Etnik dan 

Agama. Jurnal Studi Islam Vol. 1 No.1, 92-108. 
Lestari. (2018). Islam Nusantara Corak Spiritualitas Pribumi. Elkatarie Jurnal Ilmu 

Pendidikan dan Sosial Vol. 1 No. 2, 28-41. 
Liem, J. (2022). Teologi Proses ala Barbour vs Kepercayaan Timur. Filsafat Vol 32 No 2 

tahun 2022 DOI 10.22146/jf.72873, 278-310. 
Liem, S. L., & Barsamian, D. (2008). Menembus Batas Damai untuk Semesta. Jakarta: 

Yayasan Obor Indonesia. 



International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

_____________________________________________________________________________________________________ 

 
18 | International Journal of Anthropology  HumaniverCity and GreenCybernomics (IJAHG) 
      Volume 1 Nomor 1, 2023 

Marks, S. R. (1974). Durkheim's Theory of Anomie. American Journal of Sociology 
Volume 80 No. 2, 329-363. 

Marx, K. (2007). Kapital Buku I: Sebuah Kritik Ekonomi. Jakarta: Hasta Mitra. 
McLuhan, M. (1964). Understanding Media: The Extensions of Man. Boston: MIT Press. 
Muzairi. (2013). Metafisika dan Patafisika: Dari Logosentrisme Ke Gramatologi. Kritik 

Derrida Atas Metafisika Kehadiran. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga. 
Panggabean, K. A. (2019). Perlawanan Terhadap Ketidakadilan Hukum dan Sosial 

dalam Kitab AMOS dan Aplikasinya bagi Indonesia. Jurnal STULOS Vol. 17 No. 
2, 157–182. 

Putnam, R. D. (1993). The Prosperous Community: Social Capital and Public Life. The 
American Prospect, 13 (Spring 1993), 35-42. 

Raho, B. (2013). Agama dalam Perspektif Sosiologi. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 
Rambe, U. K. (2019). Hadis tematik Antropomorfisme. Shahih: Jurnal Kewahyuan Islam, 

1-19. 
Robiansyah. (2018). Manajemen Insan Produktif. Akuntabel Vol. 15 No. 2, 123-130. 
Safaat, A. S. (2018). Gagasan dan Pemikiran Suripto (Intel Tiga Jaman). Jakarta: Pustaka 

Spirit. 
Sapulette, A. A. (2019). Interaksi Sosial Antar Umat Beragama Di Desa Nania, Kota 

Ambon Provinsi Maluku. Dialektika: Jurnal Pemikiran Islam dan Ilmu Sosial Vol. 
12, No. 01 , 1-10. 

Singgih, E. G. (1982). Dari Israel ke Asia. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 
Stevanus, K., & Marbun, S. M. (2019). Memaknai Kisah Ayub Sebagai Refleksi Iman 

Dalam Menghadapi Penderitaan. LOGIA Teologi Pentakosta Vol. 1 No. 1, 23-40. 
Sugiono, P. B. (2018, April 06). Gejala Sosial dan Kritik Agama dalam Film PK. Retrieved 

from Lingkar Studi Filsafat COGITO: https://lsfcogito.org/gejala-sosial-dan-
kritik-agama-dalam-film-pk/ 

Suseno, F. M. (2006). Menalar Tuhan. Yogyakarta: Kanisius Yogyakarta. 
Tan, P. (2020). Agama Minus Nalar. Beriman di Era Post Sekuler. Maumere NTT: Penerbit 

Ledalero. 
Thurow, L. C. (2000). Building Wealth: The New Rules for Individuals, Companies, and 

Nations in a Knowledge-Based Economy. New York, USA: Harper Paperbacks. 
Voltaire, F.-M. A. (1972). Philosophical Dictionary. Trans. Theodore Besterman. . London: 

Penguin Books. 
Waskito, A. A. (2020). Mati Sajroning Ngaurip Sebuah Analisis Hermeneutis 

Fenomenologis Tentang Makna Penderitaan dalam Serat Kalatida Karya Raden 
Ngabehi Ronggowarsito. Jurnal Psikologi Vol 7, No 1 , 31-39. 

Woodward R, M. (1999). Islam Jawa, Kesalehan Normatif Versus Kebatinan. Yogyakarta: 
LKis. 

Zoetmulder, P. (1990). Manunggaling Kawula Gusti: Pantheisme dan Monoteisme Dalam 
Sastra Suluk Jawa. Suatu Studi Filsafat. Terjemahan Dick Hartoko. Jakarta: PT 
Gramedia. 

 


